|| AR e BN N EEEs

Pujian dan Kritikan Terhadap Imam Al-Ghazali

ABDUL SALAM HJ. YUSSOF

ABSTRACT

Born in eastern Iran, Abu Hamid al-Ghazali was known as Islam’s most gifted
scholar. He taught law in Baghdad, but in 1095 resigned and for 12 years
wandered the desert as a Sufi mystic. Al-Ghazali is considered the most
influential Islamic philosopher of the medieval period, known for reviving
mysticism and critiquing rationalism within orthodox Islam. In 1106 he
returned to teaching, the most renowned Islamic theologian of his time. His
most famous books are Tuhafat al-Falasifa (The Incoherence of the
Philosophers) and Ihya al-’Ulum al-Islamia (The Revival of the Religious
Sciences). Al-Ghazalr has contributed a lot in the area studied and is the
most distinguished thinkers in the development of knowledge in his era. Until
today, his work is still being referred to in facing the challenges of
contemporary era. The ideas in the area studied never stop expanding day by
day.

PENGENALAN

Nama penuh Abii Hamid Muhamad bin Muhamad bin Muhamad bin Ahmad
al-Ghazalt al-Tusi al-Shafi’e. Nama asalnya Muhamad sahaja. Beliau dikenali
sebagai Abli Hamid kerana mempunyai anak lelaki bernama Hamid yang
meninggal ketika masih bayi.? Bahkan beliau juga lebih dikenali sebagai al-
Ghazalt. Dua pendapat ahli sejarah tentang penggunaan perkataan al-Ghazalt
yang di nisbahkan kepadanya®: Pertama, merujuk kepada nama daerah tempat
lahirnyaiaitu Gazalah. Oleh itu sebutannya al-Ghazali (satu ‘z’). Kedua, merujuk
kepada pekerjaan harian bapa beliau sebagai seorang penenun dan penjual
kain tenun. Pekerjaan ini dinamakan “Gazzal” dan sebutannya al-Ghazzali
(dengan dua “z”) sebagai satu sebutan penduduk Khurasan kepadanya.* Walau
bagaimanapun pemakaian perkataan al-Ghazali (dieja dengan satu “z”)
bersempena nama kampung beliau dilahirkan lebih meluas diguna pakai. Beliau
dilahirkan pada tahun 450 Hijrah / 1058 Masihi, di sebuah kampung bernama
‘Ghazalah’ yang terletak di pinggir kota kecil bernama “Tus” berhampiran bandar
Meshad di wilayah Khurasan.® Beliau yang dikenal sebagai al-Ghazali itu
merupakan tokoh yang muncul tepat tiga ratus tahun sesudah Imam Syafie
lahir iaitu tahun 150 Hijrah / 730 Masihi.



|| AR | | e HE N EEEs

Jurnal Pengajian Umum Bil. 6 42

KEJAYAAN SERTA KRITIKAN TERHADAP AL-GHAZALI

Pengaruh pemikiran al-Ghazali dalam dunia Islam amat mendalam dan luas sekali.
Hasil karyanya dibaca dan dikaji di Timur dan di Barat serta daripada kalangan
bangsa Arab atau bukan Arab. Bahkan pengkaji-pengkaji bukan Islam turut
meneliti hasil karyanya® dan diterjemahkan ke dalam pelbagai bahasa. Di
Nusantara, pengaruh al-Ghazali menjadi panduan kepada penterjemah terawal
iaitu al-Sheikh Abdul Samad Palembang untuk mengarang Hidayah al-Salikin.
‘Ulama’ ini juga telah menterjemah 7hya’ ‘Uliim al-Din dalam karyanya Siyar
al-Salikin. Usaha itu telah disempurnakan oleh Prof. Tk. H. Ismail Yakub dengan
menterjemahkan keseluruhan kitab ini ke dalam Bahasa Indonesia. Banyak lagi
karya al-Ghazali diterjemahkan ke dalam bahasa Melayu seperti Minhaj al-
Abidin, al-Mungid min al-Dhalal, Bidayah al-Hidayah, Ayuhal Walad, Tahafut
al-Falasifah dan lain-lain.

Antara pujian oleh para peminat atau pencinta jasa al-Ghazali seperti
kenyataan al-Yafi’i: “Kalau wujud nabi selepas Nabi Muhamad pasti orang itu
ialah al-Ghazal1.” Imam Nawawi pula pernah berkata: “Hampir-hampir Kitab Ihya
mengambil tempat al-Qur’an.” Kata al-Subky: “Tidak tahu ada orang selepas
al-Ghazali yang sama sepertinya terutama dari segi kadar memiliki ilmu. Pasti
tidak ada orang yang akan datang sepertinya.” 8

Al-Ghazali telah berjaya membetulkan kesilapan ahli-ahli falsafah dan ahli
kalam. Beliau menjelaskan kepada orang Islam bahawa kepercayaan terhadap
agama mereka bukanlah bergantung kepada hipotesis-hipotesis yang tidak
rasional tetapi mesti bersandarkan kepada dasar-dasar yang teguh dan nyata.®
Beliau telah memberikan pentafsiran yang rasional tentang kepercayaan asas
Islam, sehingga kesahihannya atas dasar rasionalisme tidak dapat dipersoalkan
lagi sepanjang zaman. Di samping itu beliau menerangkan hikmat setiap suruhan
syariat serta memberikan kepada umat konsepsi yang jelas mengenai Islam,
sehingga segala keraguan mereka dapat dihilangkan.*® Al-Ghazali telah meneliti
semua kumpulan agama pada zaman itu serta perbezaan antara mereka. Beliau
menjelaskan had-had antara Islam dan kufur dan had-had kebebasan pentafsiran.
Usaha-usaha ini telah membantu mereka untuk mengurangkan pertelingkahan
antara kumpulan yang bertentangan dan meluaskan pandangan rakyat awam.

Al-Ghazali menghidupkan semula fahaman Islam dan meninggalkan
taklid membuta tuli, menentang kejumudan serta menarik perhatian masyarakat
kepada punca petunjuk yang betul iaitu kitab Allah dan sunnah Rasulullah
s.a.w. Beliau telah menghidupkan semangat ijtihad dan mengkritik semua
kumpulan kerana kelemahan dan unsur-unsur kufur mereka Beliau mengkritik
sistem pendidikan yang sedang merosot dan mencadangkan sebuah sistem
yang baru untuk menukarkannya. Kurikulum yang wujud pada masa itu



|| AR | | e HE N EEEs

Jurnal Pengajian Umum Bil. 6 43

mempunyai kelemahan. Antaranya, ia memisahkan sains keduniaan daripada
sains Islam, akhirnya menyebabkan pemisahan urusan dunia daripada amalan
agama. Beberapa perkara yang tiada tempat dalam syariat dimasukkan ke dalam
kurikulum, seolah-olah ia adalah sebahagian daripada syariat. Al-Ghazali
menjelaskan kelemahan-kelemahan tersebut dan menyediakan satu sistem yang
menyeluruh meskipun ditentang oleh mereka yang sezaman dengannya, tetapi
akhirnya diterima oleh semua negara Islam. Kebanyakan sistem yang
dilaksanakan pelbagai negara Islam sebenarnya adalah menurut garis panduan
yang ditunjukkan oleh al-Ghazali, sehinggakan kurikulum yang wujud di
institusi-institusi negara Arab masa kini terhutang budi kepada al-Ghazali.*

Beliau telah membuat penilaian kritikal terhadap keadaan moral dan
agama masyarakat Islam waktu itu dan mencadangkan langkah-langkah untuk
membuat pembaharuan. Ini telah membangkitkan semangat keislaman semula
dalam masyarakat. Karyanya yang utama, /aya ‘Ulim al-Din telah mengkritik
keadaan moral kesemua masyarakat dan menjelaskan setiap hal itu berkaitan
sebab-sebab sosial seterusnya memberikan kriteria moral Islam yang
sebenarnya.’? Al-Ghazali telah mengkritik secara bebas kerajaan yang wujud
dan mempengaruhi masyarakat agar tidak tunduk kepada penindasan tetapi
berani untuk menahan dan mengkritik penindasan.® Usaha-usaha untuk
mengislahkan dan menghidupkan semula Islam tidak terhad kepada
pembaharuan masyarakat Islam semata-mata. Syibli Nu’oman telah menjelaskan
usaha-usaha al-Ghazalt untuk mendirikan sebuah negara Islam yang sebenarnya
di Sepanyol. Beliau berpandangan bahawa sekiranya sebuah negara yang baru
ditubuhkan tidak menurut prinsip-prinsip Islam, masyarakat Islam tidak akan
dapat diislahkan.

Walau bagaimanapun beliau tidak dapat memberi masa untuk tugas
yang besar ini kerana sibuk dengan meditasi dan muragabah, tazkiyah al-nafs
dan pembaikan akhlak. Namun selepas /hya ‘Uliim al-Din dibawa ke Sepanyol
pada tahun 501H/1081M raja pada masa itu Ali Bin Yusuf Tashfin telah
memerintah agar ianya dibakar. Al-Ghazali sedih apabila mengetahui mengenai
peristiwa itu. Sejurus selepas itu, seorang pemuda bernama Muhamad bin
Abdullah bin Tumart telah tiba dari Sepanyol untuk belajar di bawah bimbingan
al-Ghazali. Semasa belajar di bawah al-Ghazali, dia telah menetapkan
pendiriannya untuk menggulingkan Ali bin Yusuf untuk mendirikan sebuah
negara Islam di Sepanyol. Meskipun al-Ghazali bersetuju dengannya, beliau
bertanya kepada Muhamad mengenai cara-cara serta pertolongan yang
diharapkan untuk membantu beliau dalam tugas tersebut. Muhamad berjumpa
dengan al-Ghazali dan meminta nasihatnya mengenai hal itu. Beliau mengizinkan
cadangannya memandangkan Islam telah menjadi lemah di seluruh dunia
sedangkan tiada seorang raja yang dapat menyatukan seluruh ummah untuk
menegakkan risalah Islam. Walau bagaimanapun al-Ghazali telah bertanya kepada



|| AR | | e HE N EEEs

Jurnal Pengajian Umum Bil. 6 44

Muhamad mengenai cara-cara beliau mengatur pemberontakan itu dan membawa
kepada kemenangan.

Negara yang didirikan oleh Muhamad bin Abdullah bin Tumart dikenali
sebagai a/-Muwahidin, kekal untuk jangka masa yang lama. Walau
bagaimanapun selepas mendapat kuasa, Muhamad sendiri tidak menaiki takhta
tetapi melantik seorang pemuda yang berwibawa bernama Abdul Mo’min. Abdul
Mu’omin dan pewaris-pewarisnya memerintah seluruh empayar Moroko menurut
kehendak Muhamad bin Tumart dan al-Ghazali. Semasa pemerintahan mereka
para ‘ulama’ dipandang tinggi dan semua urusan negara diputuskan dengan
merujuk kepada mereka. Keadilan diberikan kepada yang lemah dan miskin,
pegawai-pegawai yang zalim diberi hukuman berat, penjahat diadili sewajarnya,
masjid-masjid dibina di istana-istana, pertahanan negara diperkuat dan
penaklukan-penaklukan baru dibuat. Hasil-hasil karyanya yang terulung
merupakan asas kepada sebuah gerakan intelektual yang kuat dan sumber
inspirasi kepada generasi selanjutnya. Sesungguhnya Abii Hamid al-Ghazali
memberi kesan yang amat mendalam kepada sejarah Islam, sehingga kesannya
kepada pemikiran Islam selanjutnya telah diakui oleh pencinta-pencinta dan
para pengkritik beliau sendiri. Karya-karyanya masih dipandang tinggi dengan
penuh hormat serta dikaji oleh mereka yang mahu pembersihan diri dan
perhubungan suci dengan Allah S.W.T.

Kritikan Terhadap al-Ghazali

Ibnt Taymiyah berpendapat bahawa Ihya’ ‘Uliim al-Din karangan al-Ghazali
secara amnya adalah sebuah kitab yang ditulis dengan baik dan menggunakan
gaya yang menarik. Pada masa yang sama, Ibndi Taymiyah memberi kritikan
kerana empat sebab:** Pertama, pemikiran al-Ghazali jelas menunjukkan
peninggalan falsafah Yunani. Dalam menjelaskan ketauhidan Allah, kenabian
dan hari akhirat, beliau memperkenalkan banyak konsep yang dipegang oleh
ahli-ahli falsafah pada masa itu. Dalam Muwafagat, beliau menyatakan komentar
Abu Bakar bin al-‘Arabi iaitu sahabat dan pelajarnya bahawa al-Ghazali telah
mendalami ilmu falsafah dan mahu menolak pemikiran itu tetapi sukar. Oleh
sebab itu, Ibni Taymiyah menentang falsafah. Beliau mendapati setengah
penulisan al-Ghazali tidak dapat diterima daripada sudut keagamaan. Kedua,
dalam penulisan Ihya ‘Uliim al-Din al-Ghazali menggunakan analisis logik yang
dibuat berdasarkan premis umum dan khusus dengan tujuan mendapatkan
kesimpulan kerana ini tidak bertepatan dengan semangat al-Qur’an dan Sunnah.
Ketiga, kitab Ihya’ ‘Uliam al-Din mempunyai banyak konsep dan ajaran ahli-
ahli turig suffivah dan pertanyaan-pertanyaan mereka mengenai pendapat



|| AR e BN N EEEs

Jurnal Pengajian Umum Bil. 6 45

kasyaf ke dalam kebenaran ilahi. Keempat, Kitab /Aya’ ‘Ulim al-Din
mengandungi banyak hadis yang diragui kesahihannya.

Para ‘ulama’ mempunyai pandangan berbeza mengenai /ya’. Ibni al-
Jawzi mengkritik al-Ghazali kerana menggunakan hadis-hadis yang tidak sahih
dan lemah. Beliau berpendapat hal ini terjadi kerana al-Ghazali bukan seorang
ahli hadis. Tajuddin Subki dalam Tabagat Syaf iyah® telah mengutip semua
hadis yang disebut oleh al-Ghazali di dalam /hya’ ‘Ulim al-Din yang tidak
boleh didapati dari mana-mana sumber. Disusuli Hafiz Zainuddin al-Iraqi telah
mengelaskan hadis-hadis dalam lhya’ ‘Uliam al-Din menurut norma yang
diterima dan diperiksa sama ada sahih atau tidak sahih bagi tiap-tiap hadis.
Ibnii Jawzl juga telah menunjukkan kesilapan-kesilapan mengenai beberapa
peristiwa sejarah yang disebut oleh al-Ghazali dalam 7hya’.** Ibnu Jawzi
mengatakan bahawa al-Ghazali telah menyebut beberapa contoh ahli sufi atau
cara-cara mereka untuk muragabah dan pembersihan jiwa (tazkiyah al-nafs)
yang tidak dibolehkan dalam syariat, apatah lagi untuk diikuti oleh orang awam.
Walau bagaimanapun Ibn Jawzi mengakui keberkesanan /hya’ dan
sumbangannya amat berharga kepada pemikiran Islam selepas itu. Beliau juga
telah meringkaskan lhya’ ‘Uliim al-Din di dalam kitab Minhaaj al-Qasididin
dan meninggal bahagian-bahagian yang boleh diperbahaskan.

Di kalangan ahli-ahli falsafah, pengkritik al-Ghazali yang termasyhur ialah
Ibnti Rusyd. Beliau telah menolak perbahasan-perbahasan al-Ghazali terhadap
ahli-ahli falsafah. Contoh kritikan dalam penulisannyaialah Tahdfut al-Tahdfut
bagi menjawab tulisan al-Ghazali dalam Kitab Tahdafut al-Falasifah. Tont Rusyd
mempertahankan ahli-ahli falsafah dengan hujah yang keras sebagaimana
serangan al-Ghazali terhadap mereka. Ibnti Rusyd berhujah dengan penuh
kefahaman dan kehandalan tetapi dalam analisis terakhir ternyata hujah-hujah
al-Ghazalt lebih berkesan daripada penentangnya. Sanggahan Ibnia Rusyd
menyatakan bahawa al-Ghazali menentang ahli falsafah semata-mata untuk
mendapat penghargaan daripada golongan tradisional tidak dapat dibuktikan.
Beliau juga menuduh al-Ghazali tidak tetap dalam pemikirannya. Contoh, beliau
menyebut bahawa dalam kitab Misykatul al-Anwar, al-Ghazalt memberi
sokongan kepada teori emanasi yang sudah dikritik dalam Tahafut. Menurut
beliau lagi, ajaran-ajaran al-Ghazali mendatangkan bahaya kepada agama dan
falsafah. Ibnti Rusyd menyatakan mengenai pemikiran al-Ghazali: “Satu hari
kamu berbangsa Yaman apabila bertemu dengan orang Yaman. Tetapi apabila
kamu bertemu seseorang dari Ma’ad , kamu mendakwa kamu dari ‘Adnan!”®

Tuduhan tidak konsisten terhadap al-Ghazali juga dibuat oleh ahli
falsafah Islam lain seperti Ibnt Tufail menyebut dalam karyanya bahawa al-
Ghazali: “terikat di satu tempat tetapi bebas di tempat lain. la menafikan beberapa
perkara tetapi kemudian mengisytiharkannya benar.” Sungguhpun beliau



|| AR | | e HE N EEEs

Jurnal Pengajian Umum Bil. 6 46

menunjukkan beberapa kontradiksi dalam karya al-Ghazali tetapi keseluruhannya
Ibnii Tufail mengagumi ajaran al-Ghazali yang dapat dikesan dalam karya
falsafahnya yang dikagumi iaitu Hayy Ibni Yaqzan.®

Seorang pengkritik al-Ghazali zaman mutakhir ini iaitu Dr. M. Zaki Mubarak
dalam kajian Ph.D. beliau bertajuk al-Akhlaq ‘inda al-Ghazalt menyatakan
bahawa ajaran-ajaran al-Ghazali bersifat kesufian dan menyendiri sehingga ia
boleh melemahkan semangat manusia dalam melakukan tugas di atas muka
bumi ini. Dr. M. Zaki Mubarak berpendapat bahawa Ghazali hanya
mementingkan perkaitan rohani perseorangan dengan tujuan untuk mencapai
kebahagiaan pada akhirat sahaja dengan melupakan soal-soal hidup duniawi.

Berkaitan kritikan Dr. Zaki Mubarak terhadap al-Ghazali Prof. Dr. H. Abu
Bakar Acheh berpendapat: “Adalah satu kesalahan yang dibuat oleh pengarang-
pengarang Islam generasi baru seperti Dr. Zaki Mubarak, yang membandingkan
ajaran al-Ghazali dengan ajaran kemasyarakatan baru. Mungkin orang akan
memperoleh hasil yang sama antara ajaran-ajaran al-Ghazalt dan ajaran ahli-ahli
pendidikan masyarakat dan ilmu jiwa dunia sekarang ini. Tetapi jalan yang
ditempuh oleh al-Ghazali sebagai seorang sufi, yang zahid tidak ada tolok
banding. Tidak sahaja perbezaan zaman tersebut terlalu besar, tetapi juga
memang berlainan cara penempuhan kedua-dua jalan itu.? Ternyata bahawa
pelbagai kritik terhadap al-Ghazali dengan sendirinya membuktikan betapa
luasnya pengaruh beliau. Jumlah pengikut al-Ghazali dan orang yang
menghormati serta menerima ajaran dan menyebarkannya mengatasi bilangan
para pengkritik beliau. Beberapa tokoh amat cenderung dan menghormati al-
Ghazali seperti Syah Waliyullah al-Dahlawi?, Uthman Fodio, Hasan al-Banna
dan Syed Muhamad Naquib al-Attas. Kebanyakan tokoh-tokoh ini terdiri
daripada pemikir dan ahli Sufi. Dalam Karya Ihya ‘Uliim al-Din al-Ghazali berusaha
untuk menimbulkan kedua-dua aspek kegamaan ini. Karya ini merupakan karya
yang meluas dibaca oleh pelbagai golongan umat Islam.

NOTA HUJUNG

1 Beliau jugadikenali sebagai al-lmam as-salafi, al-Shafi’e dan al-Naisyaburi.
Lihat Osman Bakar, 1997. Hierarki llmu: Membangun Rangka Fikir Islamisasi
IImu. Bandung: Penerbit Mizan, terjemahan oleh Purwanto, him. 196. Lihat
Rauf Shalabi, 1973. Alun-alun Istana Imam al-Ghazali. Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka, terjemahan oleh Awang Mohd. Amin, him. 15

2 Ada pendapat menyatakan bahawa panggilan seperti “bapa Hamid”
sebagai satu gelaran sahaja kerana beliau tidak memiliki anak lelaki. Lihat
Murtada al-Zubaidi, Ithaf al-Sadah al-Mutagin bi-Sharh Asrar Thya ‘Ulum
al-Drin,Beirut: Dar Ihya’ Al-Turath al-Arabiyy, Jilid 1, hIm. 18. Lihat juga



|| AR e BN N EEEs

Jurnal Pengajian Umum Bil. 6 47

10
11
12
13
14
15
16

17

Mustafa Abu Sway, 1996. Al-Ghazzaliy: A Study In Islamic Epistemology.
Kuala Lumpur: Dewan Bahasa Dan Pustaka, him16.

Ibid. Murtada al-Zubaidi, Ithaf al-Sadah al-Mutagin bi-Sharh Asrar Thya
‘Ulum Al-Drin, Beirut: Dar lhya’ al-Turath al-Arabiyy, Jilid 1, him.18.
Sesetengah sarjana Barat menggunakan perkataan Algazel (Misalnya
Bertrand Russel, History of Western Philosopy, London , 1946, him.477)
atau Abuhamet untuk merujuk kepada nama al-Ghazali atau ubahsuainya
yang lain seperti al-Gazal, Algazali, Gazali dan sebagainya. Lihat nota kaki
M.M. Shariff 1994. Sejarah Islam Dari Segi Falsafah. Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa Dan Pustaka, terjemahan oleh Khidmat Terjemahan
Nusantara, him. 582.

Lihat al-Ghazali, Mohamad bin Mohamad, 1993. Al-Mungqidh min al-Dhalal
wal Mufsih bil Ahwal. Disemak semula oleh Sameh Daghim, Beirut: Darul
Fikr Al-Lubnani, hlm. 15.

Lihat al-Ghazali, Mohamad bin Mohamad, 1993, op.cit., him. 15

Di kalangan para orientalis, al-Ghazali adalah paling terkemuka dalam
penulisan W.M. Gairdner, Margaret Smith, Donaldson, Farsi, Lazaruth-
Yafeh, Macdonald dan lain-lain.

Lihat Azlan Khalili Shamsudin, 1991. Al-Ghazali dan Konsep Al-Nor. Kuala
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, him. 25.

Ahmad al-Syarbasi, Al-Ghazali wa Tasawuf al-Islamy. Darul Hilal, him.
124,

Maududi. A Short History of the Revivalist Movement In Islam, him. 58.
Ibid.

Ibid, him.59.

Ibid, him.59-60.

Ibid, him.60.

Ibid, him.60.

Ibid. him. 163.

Lihat juga dalam Ahmad al-Syarbasi, Al-Ghazali wa Tasawuf al-Islamr.,
op.cit., him. 128.

Adalah kurang adil untuk menyatakan al-Ghazali lemah dalam ilmu hadis
hanya dengan merujuk kepada kitab /hya’ ‘Uliam al-Din sahaja dengan
tidak menilai kitab-kitab beliau dalam cabang ilmu lain seperti figh dan usul
yang lebih menyentuh aspek hukum dan asas pembinaan hukum. Ini
disebabkan sebahagian perbahasan dalam lhya’ ‘Ulim al-Din adalah
menyentuh aspek fadilat-fadilat amal dan ramai dari kalangan ‘ulama’ Islam
menggunakan hadis-hadis seperti itu dalam perbahasan mereka mengenai
aspek yang sama. Mengikut al-Hafidz al-Iraqt bahawa banyak dari hadis
al-Ghazali dalam lhya’ ‘Uliim al-Din tidaklah sampai ke taraf hadis maudhuk.
Pengiktirafan al-Ghazali tentang kekurangan beliau dalam hadis adalah sifat



|| AR e BN N EEEs

Jurnal Pengajian Umum Bil. 6 48

18
19

20
21

22
23
24

tawaduk beliau sebagai ahli tasawuf dan mengikut Ibnii Asakir bahawa
kajian beliau dalam hadis di akhir hayatnya adalah mengenai manhaj al-
BukharT dan Muslim dalam pengumpulan hadis. Lihat Ahmad Zaki Haji
Ibrahim, Al-Imam al-Ghazali: Pengaruh Dan penglibatannya dengan
Orang Lain, dalam Seminar al-Imam al-Ghazali Dan Sumbangannya,
pada 23-25 September 1988, him. 105.

Nadwi, op.cit., him 164.

M.M.Sharif, 1994. Sejarah Islam Dari Segi Falsafah. Kuala Lumpur: Dewan
Bahasa Dan Pustaka, terjemahan oleh Khidmat Terjemah Nusantara,
him. 639.

Ibid. him. 639-640.

Aboebakar Acheh, 1976. Sejarah Filsafat Islam, Kelantan, hlm. 175. Lihat
juga Zaki Mubarak, 1924, op.cit, him. 420.

Ibid, him. 175.

Ibid, him. 177.

Shah Waliyullah, Hujjatul al-Balighah, Jilid 1, him. 6.

Pusat Pengajian Umum
Universiti Kebangsaan Malaysia
salam@pkrisc.cc.ukm.my



