
1 

 

APLIKASI PEMIKIRAN KRITIS DALAM TAKHRIJ AL-HADITH 

 

Oleh: 

Mohd Fauzi Bin Hamat
*
  

Mohd Sobri Bin Ellias
**

 

 

Abstract  

The science of takhrij al-hadith has been identified by hadith scholars as a 

contemporary methodology in evaluating the source of information transmitted by the 

rijal of hadith. It has also been compiled to confine the effort from anti hadith 

movement among the Islamic community. Basically in Islam, it is indeed very 

important that any fatwa and any scholarly works in Islam should be based  on 

original and reliable sources of information. We intend to show here that there was 

several instrument of critical thinking in this particular science that has been used by 

hadith scholar to evaluate the hadith precisely. Hence, this article presents a brief 

analysis related to the instruments of critical thinking that has been derived from this 

kind of science like analytical, synthesis and making judgement as they are one of the 

important mechanisms in this science and also to prove that all the hadith using by 

muslim nowadays has been clearly filtered before it was permissible to be used as 

second sources in Islam all over the world.  

Pendahuluan 

Ilmu tentang pentakhrijan hadith atau `ilm takhrij al-hadith adalah suatu ilmu yang disusun oleh para 

ulama hadith bagi menentukan kedudukan sesuatu hadith dari segi kuat dan lemahnya dan 

membendung penularan hadith-hadith mawdu’
1
 atau palsu yang telah direka oleh golongan-golongan 

                                                           
*
 Mohd Fauzi Hamat, PhD. Profesor Madya di Jabatan Akidah dan Pemikiran Islam, Akademi Pengajian Islam, 

Universiti Malaya, Kuala Lumpur. 
**

 Mohd Sobri Ellias, Calon PhD dan Pembantu Penyelidik di Jabatan Akidah dan Pemikiran Islam, Akademi 

Pengajian Islam, Universiti Malaya, Kuala Lumpur. 
1
 Hadith mawdu’ (dari sudut terminologinya: ia adalah hadith yang direka dan diada-adakan terhadap Rasulullah 

s.a.w.). Selain  ianya adalah merupakan seburuk-buruk hadith da’if, ia juga haram  untuk dijadikan  hujah sama 

ada dalam bidang akidah mahupun dalam bidang perundangan Islam. Aktiviti Pemalsuan Hadith ini telah 

bermula sejak tahun 41 H, ketika pemerintahan Khalifah ‘Uthmaniyyah keempat, iaitu Sayyidina ‘Ali 

karramallahu wajhah. Para ulama telah menghuraikan sebab-sebab timbulnya hadith palsu. Di antaranya ialah: 

1. Pertelingkahan politik, misalnya golongan al-Rafidah yang banyak mereka-reka hadith untuk 

kepentingan kumpulan  mereka. 

2. Perbuatan golongan yang membenci Islam, iaitu pemimpin-pemimpin atau individu-individu yang telah 

kehilangan kuasa dalam pemerintahan Islam. 

3. Ketaksuban terhadap bangsa, kabilah, bahasa, negeri dan imam. 

4. Penciptaan kisah dan riwayat oleh mereka yang tidak segan menggunakan nama Rasulullah s.a.w untuk 

menarik manusia supaya mendengar cerita-cerita mereka. 

5. Pertelingkahan mazhab dan fahaman; iaitu pertikaian pendapat dan pandangan dalam sesuatu masalah 

fiqh atau ilmu kalam 

6. Kejahilan terhadap Islam tetapi mempunyai niat yang baik terhadap agama. Ini berlaku terhadap 

sesetengah mutasawwif (golongan yang mengaku dirinya dari kalangan ahli sufi) 

7. Tindakan mengampu untuk mencari nama dan pangkat di sisi raja oleh sesetengah golongan.  

Di antara kitab-kitab khusus yang memuatkan hadith-hdith palsu ini adalah al-Mawdu’at, karangan Abu al-Faraj 

`Abd al- Rahman bin. Al-Jawzi. Untuk keterangan lanjut, lihat Subhi al-Salih, Dr. (1959), ‘Ulum al-Hadith wa 

Mustalahuh: ‘Ard wa Dirasat, Beirut: Dar al-‘Ilm li al-Malayin, cet. 1, h. 263-271; Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib, 

Dr. (1988 ), al-Sunnah qabla al-Tadwin, Kaherah: Maktabah Wahbah, cet. 2, h. 189; Abdul Halim El-



2 

 

tertentu secara halus dalam masyarakat Islam. Didapati dalam kandungan ilmu ini beberapa unsur 

pemikiran kritis yang dijadikan instrumen untuk menilai sesuatu hadith. Unsur-unsur seperti 

kemahiran menganalisis dan menilai sesuatu maklumat dijadikan asas utama yang membentuk 

rumusan ilmu ini dengan tujuan untuk menyelesaikan masalah pemalsuan hadith yang berlaku dalam 

masyarakat Islam atau membuat keputusan tentang kedudukan hadith-hadith tersebut. Dalam makalah 

ini akan dibentangkan unsur-unsur tersebut bagi membuktikan bahawa ilmu ini boleh dijadikan asas 

sandaran hujah bahawa hadith-hadith yang diamalkan oleh majoriti umat Islam kini telah melalui satu 

proses tapisan yang cermat dan teliti sebelum ia layak dijadikan sebagai sumber rujukan kedua umat 

Islam di seluruh dunia.     

 

Pemikiran Kritis: Huraian Konseptual  

Konsep ‘pemikiran’ lazimnya dirujuk kepada proses atau perihal berfikir
2
 yang antara tujuan utama 

proses tersebut dilakukan adalah untuk menyelesaikan masalah atau membuat keputusan dengan 

berpaksikan kepada asas-asas pertimbangan yang betul dan tepat. Menurut J.A. Phillips, sebilangan 

pakar telah bersetuju iaitu, secara umum ‘pemikiran’ ialah sebagai satu proses yang melibatkan 

pengolahan operasi-operasi mental yang tertentu yang bertindak dalam minda seseorang dengan 

tujuan bagi menyelesaikan masalah dan/atau membuat keputusan. Menurutnya lagi, operasi-operasi 

mental inilah yang dikatakan “kemahiran befikir’ yang bertindak ke atas maklumat yang diterima 

melalui deria-deria individu
3
. 

Istilah pemikiran kritis pula telah diberikan beberapa definisi oleh pelbagai pihak, khususnya 

tokoh-tokoh sarjana Barat seperti John Dewey, Edward Glaser, Michael Scriven dan lain-lain lagi. 

Michael Scriven menyatakan “critical thinking is skilled and active interpretation and evaluation of 

observations and communications, information and argumentation”
4
. John Arul Phillips dalam 

menjelaskan pemikiran kritis menyebut bahawa seorang yang berfikir secara kritis mampu menilai 

asas-asas yang terdiri daripada idea, cadangan, tindakan dan penyelesaian. Seseorang yang berfikir 

secara kritis juga mampu membuat penilaian sama ada hendak menerima sesuatu alasan itu sebagai 

munasabah ataupun tidak. Oleh itu, berfikir secara kritis didapati mampu menggalakkan individu 

bersikap teliti dan cermat dengan menganalisis sesuatu pernyataan dengan berhati-hati dan mencari 

bukti yang sah sebelum memutuskan sebarang keputusan
5
.    

Berfikir secara kritis dari segi konsepnya melibatkan jaringan makna seperti berfikir secara 

serius, berfikir secara mendalam bagi membuat sebarang pertimbangan, membuat analisis, sintesis 

dan penilaian  teliti terhadap sesuatu, pemikiran reflektif untuk memutuskan sama ada sesuatu itu 

patut diterima atau ditolak, berfikir secara holistik dengan melihat masalah dari berbagai-bagai 

dimensi, juga berfikir secara cekap bagi menilai kemunasabahan dan kewajaran sesuatu idea
6
. 

Kemahiran ini amat diperlukan khususnya dalam menginterpretasi sesuatu fakta dan menilai sesuatu 

pemerhatian dan maklumat yang diperolehi oleh seseorang, Bassham menjelaskan maknanya secara 

lebih lengkap seperti berikut: 

“critical thinking is the general term given to a wide range of 

cognitive skills and intellecual dispositions needed to effectively 

identify, analyze, and evalute arguments and truth claims, to discover 

and overcome personal prejudices and biases, to formulate and 

                                                                                                                                                                                     

Muhammady (1992), Islam dan al-Hadith : Dialog Bersama Kassim Ahmad ; Satu Aalisis ke atas Usaha-usaha 

Merosakkan Peribadi dan Autoroti Rasulullah s.a.w., (t.t.p), Angkatan Belia Islam (ABIM), cet. 2, h. 113.   
2
 Kamus Dewan (2007), edisi keempat, Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, h. 411 

3
 John arul Phillips (1997), Pengajaran Kemahiran Berfikir: Teori dan Amalan, Kuala Lumpur: Utusan 

Publications & Distributors Sdn Bhd, h. 72. 
4
 Fisher, Alec (202), Critical Thinking: An Introduction, United Kingdom: Cambridge University Press, h. 11. 

5
 John Arul Phillips (1997), op. cit., h. 84. 

6
 Mohd Azhar Ab. Hamid (2001), Pengenalan Pemikiran Kritis dan Kreatif, Skudai: Penerbit Universiti 

Teknologo Mara (UTM), h. 94-95; Mohd Michael Abdullah (1995), Pemikiran Kritis, Kuala Lmpur: Dewan 

Bahasa dan Pustaka, h. 2-3. 



3 

 

present convincing reasons in support of conclusions, and to make 

reasonable, intelligent decisions about what to believe and what to 

do”
7
.  

Walaupun ramai yang tampil dalam mengemukakan pelbagai versi definisi tentang pemikiran 

kritis adalah terdiri daripada para sarjana Barat, namun dari segi konsepnya, ia tidak bertentangan 

secara total dengan konsep berfikir yang disarankan oleh al-Qur’an dan al-Sunnah. Terdapat sejumlah 

ayat-ayat al-Qur’an yang secara tuntas menggalakkan umat manusia supaya berfikir
8
. Namun, titik 

perbezaan di antara konsep berfikir umat Islam dan konsep berfikir yang diamalkan oleh golongan 

bukan Islam adalah; Islam meletakkan wahyu sebagai rujukan utama dalam menentusahkan sama ada 

sesuatu itu baik ataupun buruk, manakala golongan bukan Islam pula semata-mata meletakkan akal 

atau etika dan moral ahli masyarakatnya sebagai ukuran dalam menilai positif atau negatifnya sesuatu 

perkara. 

Dalam kalangan ilmuwan Islam, tokoh seperti al-Qaradhawi tidak menggunakan istilah 

‘pemikiran kritis atau ‘al-tafkir al-naqdi’, sebagaimana yang telah diungkapkan oleh al-Qarni
9
, namun 

beliau lebih cenderung menggunakan istilah ‘akal/minda ilmiah’ (al-‘aqliyyah al-‘ilmiyyah)
10

. Istilah 

‘akal/minda ilmiah’ yang digunakan oleh al-Qaradawi ini adalah ‘akal/minda ilmiah’ yang 

bertentangan dengan ‘akal/minda awam’ (al-‘aqliyyah al-‘amiyyah) atau minda/akal khurafat (al-

‘aqliyyah al-khurafiyyah) yang membenarkan segala apa yang dikata orang atau dikemukakan 

kepadanya, tanpa memeriksa kebenarannya dengan teliti, bahkan diterimanya dengan mudah, apatah 

lagi kalau ia datang daripada nenek moyang, pemimpin atau pembesar mereka
11

. 

Muhammad Mahran menggunakan istilah ‘pemikiran khurafat’ (al-tafkir al-khurafi) bagi 

merujuk kepada orang yang memiliki budaya berfikir seperti ini, sebagaimana yang dimiliki oleh 

orang-orang jahiliyyah sebelum kedatangan Islam
12

. Pola berfikir mereka bukan bersifat pemikiran 

yang bersistematik atau berdisiplin (al-tafkir al-munazzam)
13

 dan pola berfikir kritis’ kerana seorang 

pemikir kritis tentu sekali perlu memiliki corak berfikir yang sistematik. Memandangkan konsep 

pemikiran kritis adalah turut merujuk kepada pemikiran secara bersistematik, pada penulis, istilah 

yang lebih tepat ialah pemikiran yang berneraca atau (al-tafkir al-mizani). Istilah ini adalah lebih tepat 

dengan penggunaan istilah di dalam al-Qur’an. Al-Ghazali menerusi kitabnya al-Qistas al-Mustaqim 

turut menggunakan istilah ini ketika beliau mengeluarkan beberapa asas neraca berfikir daripada al-

Qur’an bagi menolak neraca berfikir yang dipegang oleh golongan Syi’ah yang berpegang kepada 

konsep imam yang sentiasa terpelihara daripada dosa (imam ma`sum) yang bertentangan secara total 

dengan neraca berfikir al-Qur’an. 

Berdasarkan kepada beberapa definisi yang dikemukakan di atas, dapat dirumuskan bahawa 

konsep pemikiran kritis melibatkan beberapa kemahiran berfikir yang bersifat makro dan mikro, 

sebagaimana yang terserlah dalam beberapa versi definisi yang dikemukakan di atas. Kemahiran 

makro pemikiran kritis ini boleh dirumuskan berdasarkan taksonomi Bloom yang menyimpulkan 

bahawa pemikiran kritis melibatkan tiga jenis aktiviti mental, iaitu analisis, sintesis dan penilaian. 

Kebolehan menilai ialah asas kepada pemikiran kritis; iaitu menilai kesahihan sesuatu maklumat atau 

perkara. Ini kerana istilah ‘kritis’ itu sendiri merujuk kepada ‘suatu sifat yang dimiliki oleh seseorang 

                                                           
7
 Bassam, Greg, et.al. (2002), Critical Thinking, USA: Mc Graw-Hill Companies, Inc., h. 1. 

8
 Sila rujuk al-Qur’an: al-Baqarah (02): 219, 242 dan 266, ali ‘Imran (03): 118, al-An’am (06): 50 dan 32, al-

‘Araf (07): 184 dan 169, Yusuf (12): 109,  al-Mu’minun (23): 80, al-Nur (24): 61, al-Rum (30): 08, al-Saffat 

(37): 137-138, al-Hadid (57): 17.   
9
 Al-Qarni, ‘Iwad ibn Muhammad, Dr. (1418 H.), Hatta la Takun Kallan, Jeddah:Dar al-Andalas al-Khadra, h. 

93.  
10

 Al-Qaradawi, Yusuf, Dr. (1996), al-‘Aql wa al-‘Ilm fi al-Qur’an al-Karim, Kaherah: Maktabah Wahbah, h. 

249. 
11

 Ibid. 
12

 Muhammad Mahran Rasywan (2004), Dirasat fi al-Mantiq ‘inda al-‘Arab, Kaherah: Dar Quba’ li al-Tiba’ah 

wa al-Nasyr wa al-Tawzi’, h. 194. 
13

 Ibid. 



4 

 

untuk berhujah, membuat kesimpulan dan juga mendatangkan suatu keputusan berdasarkan fakta atau 

maklumat yang telah dianalisis’
14

. 

Berdasarkan beberapa versi definisi ‘pemikiran kritis’ tersebut, dirumuskan bahawa 

pemikiran kritis melibatkan elemen-elemen yang disebutkan di atas dan terfokus kepada beberapa isu 

utama iaitu untuk menganalisis sesuatu maklumat atau perkara, dan menilai sejauh mana maklumat 

tersebut boleh diterima sebagai maklumat yang benar dan boleh dipercayai. Ini adalah kerana istilah 

‘kritis’ itu sendiri merujuk kepada “suatu sifat yang dimiliki oleh seseorang untuk berhujah, membuat 

kesimpulan dan juga mendatangkan suatu keputusan berdasarkan fakta atau maklumat yang telah 

dianalisis”
15

.  Standard atau piawaian yang diambil kira dalam pemikiran kritis ialah elemen-elemen 

seperti kejelasan sesuatu argumen (clarity), ketepatan (accuracy), kesesuaian (relevance), kekonsisten 

dengan kebenaran (consistency), kelogikan (logical correctness/logicalness), pemikiran mendalam 

dan sempurna (depth and breadth/completeness), keadilan/objektif (fairness) dan kesignifikanan 

sesuatu argumen (significance)
16

.  

Justeru, makalah ini akan cuba melihat sejauh mana kemahiran-kemahiran penting ini 

diterapkan dalam tradisi ilmu takhrij al-hadith, khususnya dalam menilai maklumat-maklumat 

kehadithan untuk menentukan sejauh mana sesuatu matan itu boleh diterima sebagai matan hadith 

atau sebaliknya. Tentunya ada kaedah-kaedah tertentu yang digunakan oleh para ulama untuk 

menentukan kedudukan tersebut dan tentunya juga tersirat di sebalik kaedah-kaedah tersebut beberapa 

kemahiran kritis yang diterapkan di dalamnya. Alangkah baiknya sekiranya dalam tradisi pengajian 

hadith, khususnya dalam pengajian ilmu takhrij al-hadith, unsur-unsur ini didedahkan kepada pelajar 

agar mereka bukan sahaja menguasai kemahiran tentang kaedah tersebut, tetapi juga menguasai 

kemahiran berfikir secara kritis yang terkandung di dalamnya. 

 

Takhrij Al-Hadith: Sorotan Konseptual Dan Persejarahan 

Pengajian ilmu hadith atau `ulum al-hadith adalah suatu bidang pengajian yang penting dalam tradisi 

keilmuan Islam. Ia bertujuan untuk memelihara ketulenan dan keabsahan hadith-hadith yang menjadi 

sumber rujukan kedua selepas al-Qur’an. Oleh itu, tapisan dan penyaringan yang cermat terhadap 

hadith-hadith perlu dilakukan kerana selain daripada al-Qur’an, hadith-hadith yang dikumpulkan oleh 

imam-imam besar hadith, khususnya al-Bukhari dan Muslim turut membekalkan gugusan ilmu 

pengetahuan yang tepat tentang Islam
17

. 

Lantaran itu, tidak hairanlah kalau tradisi ini didekati secara penuh dedikasi, akademik, cermat, 

objektif, berhati-hati dan penuh keikhlasan oleh para ilmuwan Islam yang terlibat dalam bidang 

tersebut. Kaedah-kaedah yang dibangunkan dalam disiplin ini adalah berdasarkan asas-asas pemikiran 

kritis yang tinggi dan ciri-ciri ini kadang kala gagal dipenuhi oleh sebilangan cendekiawan barat, 

sebagaimana yang dinyatakan oleh Khurram Jah Murad seperti berikut;  

“Unfortunately scholarship, sincere and objective, is the only one thing that does not 

seem to have ever been employed in the study of hadith by a western scholar
18

.  

                                                           
14

 Mohd Yusof Othman (1998), “Penjanaan Pemikiran Saintifik, Kritis dan Kreatif” dalam PEMIKIR, Oktober-

Disember, h. 67-68. 
15

 Ibid. 
16

 Ibid., h. 2-7. Lihat juga W. Paul, Richard & Elder, Linda (2002), Critical Thinking, New Jersey: Financial 

Times Prentice Hall, h. 97-108. 
17

 Tentang kedudukan ini, Yasin Dutton menulis;  

“… knowledge of Islam, and thus Islamic law, is effectively restricted to a knowledge of the texts of the Qur'an 

and the hadith, in particular the collections of al-Bukharl and Muslim, although with some recognition of the 

other four of the 'Six Books', i.e. the collections of al-Tirmidhi, Abu Dawud, al-Nasa'i, and Ibn Majah, which are 

what are most commonly seen today as the main sources of Islamic law”. Lihat Yasin Dutton (1993), “Sunna, 

Hadith, and Madinan `Amal”, Journal of Islamic Studies 4: 1 (1993) p 1.  
18

 Kata Pengantar Khurram Jah Murad, dalam Ahmad Don Denffer (1981),  Literature on Hadith in European 

Languages: A Bibliography, Leicester: The Islamic Foundation, h. 6. 



5 

 

Salah satu ilmu penting yang dibangunkan oleh ilmuwan Islam berkaitan dengan ‘ulum al-

hadith ialah kaedah pentakhrijan hadith atau takhrij al-hadith. Takhrij dari sudut bahasa adalah 

berasal daripada perkataan ��� yang membawa erti keluar
19

. Manakala jika dilihat pada kalimat ���� 

dan ����  ia akan membawa kepada penghasilan nama terbitan disebut sebagai masdar iaitu ���� dan 

�	��
 yang membawa maksud mengeluarkan, menampakkan dan menzahirkan sesuatu
20

. Manakala 

perkataan al-hadith dari segi etimologinya, ia membawa maksud sesuatu yang baharu. Dari segi 

istilahnya pula, al-hadith ditakrifkan sebagai ‘sesuatu yang disandarkan kepada Rasulullah s.a.w., 

sama ada yang terdiri dari kata-katanya, perbuatan, pengakuan, sifatnya’
21

dan sejarah hidupnya
22

.  

Dari itu, dapat dirumuskan bahawa terminologi takhrij al-hadith dirujuk kepada  maksud, 

“menyandarkan sesuatu hadith  dengan isnadnya kepada kitab-kitab hadith yang asal, serta 

menyatakan tentang kedudukannya setelah dikaji dan diperhatikan keadaannya dari segi sanad dan 

matannya
23

, atau dalam bahasa yang lebih ringkas, dinyatakan maksud “takhrij al-hadith” sebagai 

“menyatakan sumber yang meriwayatkan hadith berdasarkan sanadnya (bayan al-masadir allati rawat 

al-hadith bi sanadih)
24

”. Dengan pengertian ini, istilah “takhrij” di sini bermaksud sesuatu yang 

dikeluarkan daripada hadith-hadith dengan (menyatakan) penyandarannya kepada kitab-kitab yang 

muktamad dan musnad-musnad ulama hadith
25

 dan menerangkan kesahihannya atau sebaliknya (ma 

yustakhraj min al-ahadith bi isnadiha min al-kutub al-mu`tamadah wa masanid al-muhaddithin wa 

bayan sihhatiha wa ghayriha)
26

. Takhrij juga termasuk apa yang dimuatkan oleh para muhaddithin 

mutaakhkhirin dari hadith-hadith yang telah dimuatkan oleh sekian tokoh-tokoh hadith yang terdahulu 

dalam karya mereka tetapi dengan sanadnya sendiri seperti yang telah dilakukan oleh al-Imam al-Dar 

Qutni (m. 385H), dalam karyanya dengan meriwayatkan hadith dari Abu Ishaq al-Naysaburi (m. 

362H)
27

. 

Huraian ringkas tentang pengertian takhrij al-hadith, bukan sahaja boleh menjelaskan tasawur 

ilmu tersebut, tetapi juga kepentingannya sebagai satu mekanisme untuk menapis hadith-hadith yang 

tidak dikenalpasti siapa perawinya berdasarkan kaedah-kaedah tertentu yang digariskan oleh ulama. 

Kepentingan ilmu ini juga akan lebih difahami dengan lebih jelas jika ditinjau kepada latar belakang 

sejarah yang melatari kemunculan ilmu tersebut dalam dunia Islam.  

                                                           
19

 Majma’ al-Lughah al-‘Arabiyyah (1425H/2004M), al-Mu’jam al-Wasit, Mesir: Maktabat al-Shuruq al-

Dawliyyah, h. 224-225. Lihat juga Abu Muhammad  `Abd al-Muhdi bin `Abd al-Qadir (t.t), Turuq Takhrij 

Hadith Rasul Allah s.a.w, Kaherah: Dar al-‘Itisam, h. 9. 
20

 Muhammad Abu Layth al-Khayr Abadi, Dr. (2004), Takhrij al-Hadith Nasy’atuh wa Manhajiyyatuh, Kuala 

Lumpur: Dar al-Syakir, h. 6-7. Lihat juga Majd al-Din Muhamad bin Ya’kub al-Fayruz Abadi (1987), Qamus 

al-Muhith, Beirut: Muassasah al-Risalah, h. 192. 
21

 al-Tahhan, Mahmud, Dr., Taysir Mustalah al- Hadith, Riyad: Maktabah al-Ma`arif, h. 15. Apa yang 

dimaksudkan dengan sifat Nabi ialah sifat-sifat kejadiannya dan sifat-sifat keperibadiannya, lihat Nur al-Din 

`Itr, Dr. (1997), Manhaj al-Naqd fi`Ulum al- Hadith. cet. 3, Beirut & Damsyik: Dar al-Fikr al-Mu`asir & Dar al-

Fikr, h. 26.  
22

 Manna` al-Qattan (1989), Tarikh al-Tasyri`
 
al-Islami. Kaherah: Maktabah Wahbah, h. 72. 

23
 Abu Bakr ‘Abd al-Samad b. Bakr Ali ‘Abid, Dr. (1422H), al-Madkhal ila Takhrij al-Ahadith wa al-Athar wa 

al-Hukm ‘alaiha, al-Madinah al-Munawwarah: (t.t.p), h. 13.  
24

 Nur al-Din `Itr (1976 ), Mu`jam al-Mustalahat al-Hadithiyyah . Damsyiq: Matba`ah Jami`ah Dimasyq, h. 25.  
25

 Maksudnya kitab yang dihimpunkan di dalamnya hadith-hadith, disusun secara tertib dan diletakkan bab-bab 

dengan sanadnya, misalnya Musnad Imam Ahmad; apa yang dikumpulkan di dalamnya musnad setiap sahabat 

secara satu persatu sama ada yang sahih ataupun yang lemah; juga digunakan untuk makna isnad (penyandaran 

sesuatu hadith kepada orang yang menyatakan hadith tersebut), misalnya Musnad Shihab dan  Musnad al-

Firdaws yang bermaksud sanad hadith kedua-dua mereka. `Ali Zuwayn, Dr. (1987),  Mu`jam Mustalahat 

Tawthiq al-Hadith. Beirut: `Alam al-Kutub & Maktabah al-Nahdah al-`Arabiyyah, h. 78. 
26

 `Ali Zuwayn, Ibid, h. 19. 
27

 Fauzi Deraman, (2001), “Ilmu Takhrij al-Hadith, Pengertian, Sejarah dan Kepentingannya”, Jurnal 

Usuluddin, Bil. 14 h. 58.  



6 

 

Dalam dunia Islam, aktiviti takhrij al-hadith telah berlangsung pada tiga kurun awal Islam iaitu 

dalam bentuk para al-muhaddith menyebut hadith beserta sanadnya sehingga sampai kepada Nabi 

Muhammad s.a.w., sama ada dengan mencatat dalam catatan atau karya mereka atau secara lisan yang 

disebut dalam halaqat al-hadith yang dikendalikan oleh tokoh-tokoh berkenaan
28

 atau kedua-duanya 

sekali
29

. Ini adalah peringkat asas dalam usaha pentakhrijan hadith. Ia diikuti dengan peringkat 

pemantapan, iaitu peringkat di mana seorang al-muhaddith memuatkan hadith yang diambil daripada 

tokoh sebelumnya dan ditakhrijkan hadithnya satu persatu dengan mengekalkan sanad tokoh tersebut, 

kemudian dirujuk sanad yang lain dari sanad tersebut dari kitab hadith yang lain, dan titik pertemuan 

antara sanad adalah pada guru tokoh yang pertama atau selepasnya, malah ada juga yang bertemu 

pada tingkatan para sahabat
30

. Di peringkat ini, para al-muhaddith menggunakan istilah istikhraj. 

Namun, menurut Abu Muhammad `Abd al-Muhdi, perkataan isikhraj dan takhrij membawa 

pengertian yang sama menerusi kitabnya Turuq Takhrij Hadith Rasul Allah s.a.w.
31

.  

Berikutnya adalah tahap di mana seorang al-muhaddith membuat koleksi hadith yang 

diriwayatkan oleh guru-gurunya, kemudian diteliti dan disemak tokoh sebelumnya yang 

meriwayatkan hadith tersebut seperti tokoh-tokoh dari kalangan pengarang-pengarang al-Kutub al-

Sittah. Usaha ini telah diterajui oleh al-Imam al-Dar Qutni (m. 385H) dan sampai ke kemuncaknya 

iaitulah pada zaman al-Imam al-Bayhaqi (m. 485H)
32

. Terdapat sejumlah tokoh-tokoh al-muhaddithin 

dari kalangan al-mutaa’khirin yang telah terlibat dalam usaha ini selain daripada al-Imam al-Dar 

Qutni dan al-Imam al-Bayhaqi. Di antara mereka yang lain ialah Abu al-Fath Muhammad bin Ahmad 

Ibn Abi al-Fawaris al-Baghdadi (m. 412H), Abu Sa’id ‘Ali bin Musa al-Naysaburi (m. 465H), Abu 

‘Abd Allah Husayn bin Ahmad Ibn al-Baqqal (m. 477H), Abu Tahir Ahmad bin Muhammad bin 

Ahmad al-Asbahani (m. 576H) dan ramai lagi
33

.  

Tahap kemuncak kepada perkembangan ‘ilm takhrij al-hadith ini adalah dengan terhasilnya 

sejumlah karya-karya yang dinamakan sebagai kitab takhrij yang telah wujud pada zaman kini. Kitab-

kitab tersebut telah dikarang dengan berlandaskan metode yang sama iaitu; melakukan takhrij hadith 

terhadap hadith-hadith yang telah dimuatkan di dalam kitab tersebut dengan menyandarkannya 

kepada sumber asal pengambilan hadith tersebut serta turut dinyatakan sedikit atau secara ringkas 

perbincangan berkenaan taraf hadith tersebut dari sudut diterima (validation) atau ditolak 

(nullification). Usaha ini selanjutnya telah berkembang dengan begitu aktif dan pesat sehingga 

terhasilnya karya-karya takhrij al-hadith yang terdapat pada masa kini.  

Berdasarkan kepada penelitian yang telah dibuat oleh Muhammad Abu al-Layth, jumlah karya-

karya tersebut adalah sebanyak 36 buah, termasuk beberapa kajian yang telah sempurna dilakukan 

sebagai latihan ilmiah dalam bidang ini, samada latihan ilmiah tersebut dikemukakan pada peringkat 

sarjana mahupun doktor falsafah di beberapa institusi pengajian tinggi di Arab Saudi
34

. Di antara 

kitab-kitab yang masyhur dalam dunia ilmu Takhrij al-Hadith ini adalah Kitab Usul al-Takhrij wa 

Dirasat al-Asanid karangan Dr. Mahmud al-Tahhan, Takhrij al-Hadith: Nasya’tuhu wa 

Manhajiyyatuh karangan Dr. Muhammad Abu Laith al-Khair Abadi, Kasyf al-Litham ’an Asrar 

Takhrij Hadith Sayyid al-Anam karangan Dr. ‘Abd al-Mawjud Muhammad ‘Abd al-Latif, al-Madkhal 

ila Takhrij al-Ahadith wa al-Athar wa al-Hukm ‘Alayha karangan Dr. Abu Bakr ‘Abd al-Samad ‘Ali 

‘Abid, al-Ta’sil li Usul al-Tahkrij karangan Dr. Abu Bakr  bin ‘Abd Allah Abu Zayd, Husul al Tafrij 

                                                           
28

 Di antara tokoh-tokoh yang mengendalikan halaqat-halaqat al-hadith adalah seperti Anas b. Malik, Abu al-

Darda’, Abu Waqid al-Laythi, ‘Abd Allah b. ‘Amr, ‘Umar al-Khattab, Abu Musa al-Asya’riy, Jabir b. ‘Abd 

Allah, Ibn Syihab dan ramai lagi. Lihat Muhammad Mustafa al-A’zami (1985), op.cit., j. 2,  h. 329-333. 
29

 Ibid. 
30

 Fauzi Deraman (2001), op. cit., h. 61; Lihat juga Abu Muhammad `Abd al-Muhdi  (t.t), op. cit., h. 10.  
31

 Abu Muhammad  `Abd al-Muhdi bin `Abd al-Qadir (t.t), op. cit., h. 9. 
32

 Muhammad Abu al-Layth al-Khayr Abadi, Dr. (1999), op. cit., h. 26-27. 
33

 Ibid., h. 27-28. 
34

 Ibid., h. 29-36. 



7 

 

bi Usul al-Takhrij karangan Syaikh Ahmad bin Muhammad bin al-Siddiq al-Ghumari, dan banyak 

lagi
35

.    

Terdapat beberapa kaedah atau metode yang telah digariskan oleh para ulama dalam melakukan 

takhrij terhadap sesuatu hadith yang dikeluarkan. Antara metode dan kaedah yang boleh digunakan 

adalah dengan mengetahui rawi al-hadith yang paling tinggi (di kalangan sahabat) bagi sesuatu hadith 

tersebut, atau dengan mengenalpasti lafaz yang awal daripada matan hadith, atau dengan mengetahui 

kalimah yang jarang digunakan (gharib al-hadith) yang didapati daripada mana-mana bahagian 

daripada matan al-hadith, atau dengan menggunakan tajuk dan bab yang menyatakan hadith tersebut, 

atau dengan membuat penilaian terhadap perihal hadith tersebut dari sudut sanad dan matan, sama ada 

dilihat dari sudut  jenis-jenis hadith ataupun kedudukan hadith seperti sahih, hasan, da’if dan 

sebagainya, ataupun melakukan takhrij dengan mengunakan kaedah tatabbu’ dan al-Istiqra’; iaitulah 

dengan menjejaki sesuatu hadith itu dengan meneliti satu persatu daripada helaian kitab matan al-

hadith, helaian demi helaian hingga akhir
36

. 

Berdasarkan huraian di atas, dapat dirumuskan bahawa takhrij al-hadith yang memfokuskan 

kepada aktiviti penyandaran hadith-hadith yang dilaporkan oleh seseorang perawi kepada sumber-

sumber hadith yang berautoriti untuk menentukan kedudukan sesuatu hadith tersebut sama ada ia 

boleh digunapakai sebagai satu hadith yang sahih atau sebaliknya adalah berpandukan kepada kaedah-

kaedah khusus yang telah digariskan oleh para ulama Islam. Ilmu ini telah melalui beberapa fasa 

perkembangan sehinggalah ia menjadi mantap sebagaimana kini. Dalam metode yang digunakan 

untuk mentakhrij sesuatu hadith, penelitian terhadap matan hadith dan juga sanad perawinya amat 

diberi perhatian. Ini bermakna proses penilaian secara kritis yang ditekankan dalam pemikiran kritis 

amat dititikberatkan dalam proses pentakhrijan ini. Justeru, syarat-syarat yang ditetapkan oleh para 

ulama dalam menentukan kewibawaan seseorang perawi dan kebolehterimaan sesuatu matan hadith 

yang dibincangkan dalam disiplin-disiplin lain dalam `ulum al-hadith, khususnya `ilm rijal al-hadith
37

 

dan `ilm `al-jarh wa al-ta`dil perlu dikaitkan. Isu ini akan dibincangkan dalam perbincangan 

selanjutnya. 

 

Aplikasi Pemikiran Kritis Dalam Ilmu Takhrij Al-Hadith 

Jika diteliti maksud pemikiran kritis berasaskan konsep dan medan makna sebagaimana yang telah 

diterangkan sebelum ini, dapat dirumuskan bahawa bentuk pemikiran dinamik seumpama pemikiran 

kritis sememangnya wujud dalam kaedah pentakhrijan hadith. Ini adalah kerana, unsur penilaian 

secara kritikal terhadap sesuatu matan dan sanad hadith amat diberi penekanan. Seseorang individu 

perlu dididik supaya lebih cenderung membuat analisis yang jelas serta mendalam terhadap sumber 

pengambilan sesuatu hadith itu, di samping membuat penilaian secara mendalam sebelum menerima 

pakai sesuatu hadith. Pengamatan awal penulis menunjukkan bahawa elemen-elemen pemikiran kritis 

ini sememangnya telah diterjemahkan dalam disiplin pentakhrijan hadith, demi memastikan kesahihan 

serta keautoritian hadith tetap terpelihara di samping ianya merupakan alternatif yang signifikan 

dalam menangani polemik pemalsuan hadith dalam dunia Islam sejak zaman berzaman. Dalam 

huraian selanjutnya, penulis akan cuba menjelaskan sejauh mana instrumen-instrumen pemikiran 

                                                           
35

 Ibid. 
36

 Untuk keterangan lanjut, sila rujuk Muhammad Abu al-Layth al-Khayr Abadi, Dr., (1999), op. cit., h. 41-42; 

Abu Muhammad  `Abd al-Muhdi bin `Abd al-Qadir (t.t), op. cit., h. 15.  
37

 Ilmu ini menilai kualiti perawi hadith dalam pemindahan hadith yang dibuat oleh mereka daripada seseorang 

perawi kepada perawi yang lain (a science of evaluating the qualities of narrators of hadiths in their 

transmission of hadiths).  Iftikhar Zaman mengulas tentang kepentingan ilmu ini dalam menilai hadith seperti 

berikut;  

“Evaluating the factual contents of hadiths with the use of such a science will lead to results which are much 

more reliable than any of the methods modern scholars have proposed for the study of hadiths”. 

Untuk perbincangan lanjut tentang kedudukan `ilm al-rijal sebagai metode dalam kajian hadith, lihat Iftikhar 

Zaman (1994), “The Science of Rijal as a Method in the Study of Hadiths”, Journal of Islamic Studies 5:1 

(1994) pp. 1-34. 



8 

 

kritis ini seperti kemahiran analitikal, kaedah berfikir secara objektif dan kemahiran membuat 

penilaian dijadikan etika dalam aktiviti  pentakhrijan hadith.   

Merujuk kepada kemahiran berfikir secara analitikal, Islam menerusi tradisi keilmuannya telah 

terlebih dahulu menyarankan umatnya supaya bersikap lebih analitikal serta teliti dari sudut 

pengambilan sumber sesuatu informasi sebagaimana yang telah dinyatakan sebelum ini
38

. Saranan ini 

kemudiannya telah diimplementasikan oleh para al-muhaddith secara berkesan tidak hanya ketika 

melakukan aktiviti penerimaan dan periwayatan hadith, bahkan ia juga turut menjadi etika penting 

dalam proses mentakhrij hadith. Di antara etika yang amat ditekankan oleh para al-muhaddith ketika 

melakukan takhrij al-hadith adalah keperluan bersikap teliti dalam mencari sumber asal yang menjadi 

sandaran sesuatu periwayatan hadith. Para tabi’in misalnya begitu menitikberatkan soal isnad dalam 

sesuatu periwayatan hadith. Sebagai contoh, al-Zuhri pernah berkata, “Tidak mungkin atap rumah 

dinaiki kecuali dengan menggunakan tangga (iaitu isnad)
39

. Berkaitan dengan isnad juga, Ibn al-

Mubarak telah berkata, “Isnad itu termasuk agama. Sekiranya tidak ada isnad, nescaya sesiapa sahaja 

dapat mengatakan apa sahaja yang dikehendakinya”
40

. Manakala Hisyam b. ‘Urwah pula telah 

berkata, “Jika seseorang meriwayatkan hadith kepadamu maka tanyalah kepada orang tersebut, dari 

mana hadith itu” (merujuk kepada sumber hadith tersebut)
41

.  

Demikianlah yang berlaku pada zaman tabi’en, isnad yang muttasil telah menjadi perhatian 

mereka sehingga setiap perawi hadith yang hendak meriwayatkan sesuatu hadith perlulah menjelaskan 

sumber hadith yang diriwayatkannya. Sebahagian daripada mereka telah mengibaratkan hadith yang 

diriwayatkan tanpa isnad adalah seumpama sebuah rumah tanpa atap dan tiang (  �
��� ����
 ���� �
 ����	

��� ��  !� �� "#� $#%��&)
42

.   Ini menunjukkan bahawa, satu analisis terperinci akan dilakukan oleh 

seseorang individu yang terlibat dalam periwayatan hadith (al-Muhaddith) bagi melihat sandaran asal 

sesuatu periwayatan hadith itu serta menilai sejauhmanakah kesahihan sesuatu hadith tersebut 

(appraise evidence and evaluate statements)
43

. Ini telah memperlihatkan betapa cermatnya para al-

muhaddith dalam menyelidik dan menyiasat sumber sesuatu maklumat serta tidak mudah untuk 

cenderung menerima apa-apa yang telah di sampaikan oleh seseorang yang tidak dikenali latar 

belakangnya.  

Di dalam al-Qur’an Allah S.W.T amat menekankan kepentingan menyelidik sesuatu perkara 

itu sebelum apa-apa keputusan dibuat mengenainya
44

. Keputusan tersebut pula hendaklah tidak 

berdasarkan agakan serta andaian-andaian liar semata-mata tanpa membuat rujukan terhadap sumber-

sumber primer lagi berautoriti. Ini amat mustahak dalam memastikan setiap hadith yang digunakan 

dalam mana-mana bidang sekalipun mempunyai sandaran dan rujukan  pengambilannya kepada 

sumber-sumber  yang boleh dipercayai dan dijamin ketepatan maklumatnya. Ini juga sebenarnya akan 

turut mempastikan sama ada sesuatu hadith yang digunakan sebagai hujah benar-benar merupakan 

salah satu daripada sekian banyak hadith yang telah disabdakan oleh Rasulullah s.a.w ataupun ia 

hanya semata-mata hadith yang direka oleh puak-puak yang tertentu, seperti puak Syi’ah yang 

bertujuan untuk mencapai kepentingan-kepentingan tertentu sama ada yang bersifat peribadi, 

kumpulan atau aliran pemikiran yang diasaskan oleh mereka. 

Sepatutnya, metode penyaringan hadith yang telah dipelopori oleh para al-muhaddith ini 

menjadi teladan dan contoh ikutan kepada umat Islam sebagai etika  penerimaan maklumat masa kini. 

                                                           
38

 Lihat al-Qur’an, Surah al-Hujurat (49): 06. 
39

 Muhammad `Ajjaj al-Khatib, Dr. (1988), al-Sunnah qabla al-Tadwin, Kaherah: Maktabah Wahbah, cet. 2, h. 

223. 
40

 Ibid. 
41

 Ibid. 
42

 Ibid., h. 226. 
43

 Menilai bukti dan pernyataan  (appraise evidence and evaluate statements) adalah salah satu kemahiran yang 

ditekankan dalam pemikiran kritis. Lihat Fisher, Alec (2001), Critical Thinking an Introduction, United 

Kingdom: Cambridge University Press, cet. 1, h. 7. 
44

 Surah al-Hujurat (49): 6. 



9 

 

Ketetapan harus dibuat iaitu, sesuatu maklumat itu hanya akan diterima seandainya ia benar-benar 

datang atau bersumber dari seorang individu yang dari sudut latar belakangnya, masyhur dengan 

ketinggian keperibadiannya
45

. Pendekatan ini amat selari dengan pendekatan yang telah digunakan 

oleh al-muhaddith melalui penghasilan ilmu kritikan sanad iaitu ‘ilm al-jarh wa al-ta’dil
46

. Terdapat 

dua intipati pemikiran kritis yang secara langsung wujud di dalam disiplin ilmu ini. Yang pertama 

adalah metode penganalisaan dan penilaian yang dilakukan secara mapan terhadap kelemahan serta 

kesalahan yang pernah dilakukan oleh seseorang perawi itu. Ini telah menjadi fokus kepada para 

Muhaddith bagi menentukan sama ada maklumat yang dibawanya itu dapat diterima atau sebaliknya. 

Metode ini telah dibincangkan secara panjang lebar dalam bahagian pertama ilmu tersebut iaitu pada 

bahagian al-jarh
47

. Manakala metode yang kedua pula adalah metode penelitian serta penilaian 

terhadap kekuatan sesuatu perawi yang merangkumi kelebihan, keistimewaan serta kemuliaan 

seseorang perawi itu. Metode kedua ini telah menjadi fokus oleh para Muhaddith pada bahagian 

kedua ilmu tersebut iaitu pada bahagian al-ta`dil
48

.  

Aspek berfikir secara objektif turut ditekankan dalam aktiviti pentakhrijan hadith, di mana 

seseorang itu (orang yang melakukan takhrij al-hadith) juga perlulah bersikap objektif dalam menilai 

sesuatu hadith. Ciri objektif ini memang terkandung dalam sifat keadilan perawi  yang begitu 

ditekankan dalam periwayatan hadith. Al-Imam al-Syafi’i telah meletakkan syarat 'adalah sebagai 

syarat yang perlu diberi keutamaan dalam penerimaan sesuatu hadith
49

. Definisi berkenaan ciri  

'adalah ini telah disebutkan dalam perbincangan di atas. Ringkasnya seseorang perawi hadith tidak 

boleh dipengaruhi oleh sentimen keperibadian, sentimen bangsa dan kabilah melampau yang 

mempengaruhinya dalam membuat keputusan untuk menentukan kedudukan sesuatu hadith sama ada 

boleh diterima ataupun tidak. Jika etika ini diamalkan oleh perawi hadith, maka begitu juga sikap 

yang perlu diamalkan oleh seseorang yang terlibat dalam aktiviti pentakhrijan hadith. Keinginan 

untuk menegakkan aliran pemikiran yang didokongi tidak seharusnya menjadi faktor untuk secara 

mudah memperlemahkan hadith-hadith yang kuat atau untuk memperkuatkan hadith-hadith yang 

lemah. Sikap taksub kepada seseorang tokoh yang mendokongi sesuatu aliran yang diminati juga 

tidak sepatutnya menjadi faktor yang menggugat usaha pentakhrijan hadith secara berterusan. Ini 

adalah kerana, sikap bias terhadap mana-mana puak atas dasar kepentingan yang tertentu kelak akan 

menyebabkan sesuatu kebenaran tidak akan dapat dicungkil.  

Islam menerusi keterangan wahyunya amat menekankan seseorang itu supaya bersikap 

objektif di dalam membuat penilaian terhadap sesuatu perkara
50

. Sikap ini amat penting dibudayakan 

dalam masyarakat, khususnya dalam kegiatan keilmuan, termasuk dalam usaha pentakhrijan hadith. 

                                                           
45

 Menurut Syu’bah b. al-Hajjaj (160H), di antara syarat untuk diterima periwayatan atau perkhabaran adalah  

Islam, berakal, adil (al-’adalah) dan kuat ingatan (al-dabt). Lihat Subhi al-Salih, Dr. (1959), op. cit., h. 126.   
46

 ‘Ilm al-jarh wa al-ta’dil atau ‘ilm mizan al-rijal adalah suatu ilmu yang membahaskan perihal perawi dari 

sudut diterima atau ditolak periwayatan mereka (‘ilm allazi yubhathu fi ahwal al-ruwat min haythu qabul 

riwayatihim aw raddiha). Terdapat ramai kalangan sahabat memperkatakan tentang ilmu ini sebelum ia 

dibukukan, antaranya ialah, Ibn ‘Abbas, ‘Ubadah b. al-Samit, dan dari kalangan al-tabi`in adalah Sa’id al-

Musayyab. Pembukuan ilmu ini bermula pada kurun ke-3 Hijrah. Yahya b. Mu`in merupakan pelopor utama 

dalam pembukuan ilmu ini. Lihat Ahmad ‘Umar Hasyim, Dr. (t.t), al-Sunnah al-Nabawiyyah, Kaherah: 

Maktabah Gharib, h. 364-365; A’jjaj al-Khatib, Dr. (1967), Usul al-Hadith: ‘Ulumuhu wa Mustalahuh, Lubnan: 

Dar al-Fikr al-Hadith, cet. 1, h. 261-262. 
47

 Di antara ciri kelemahan seseorang perawi adalah seperti tidak ‘adil dan melakukan perkara yang fasiq. Lihat 

Subhi al-Salih, Dr. (1959), op. cit., h. 133. 
48

 Di antara sifat perawi yang adil adalah istiqamah dalam urusan agama, terpelihara dari perkara-perkara fasiq 

dan terpelihara daripada perkara-perkara yang boleh menjatuhkan maruah. 'Adalah al-Rawi atau keadilan perawi 

boleh diketahui menerusi dua cara; pertama, sifat 'adilnya yang masyhur diketahui oleh orang ramai, kedua, 

pengesahan (tazkiyyah) tentang sifat adil seseorang perawi yang dibuat oleh individu lain yang juga ‘adil. Untuk 

keterangan lanjut sila rujuk, al-Razi, Abi Muhammad ‘Abd al-Rahman b. Abi Hatim Muhammad b. Idris b. a-

Mundhir al-Tamimi al-Hanzali (t.t), al-Jarh wa al-Ta’dil, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Alamiyyah, j. 1, h. 1-3; lihat 

juga Subhi al-Salih, Dr. (1959), op. cit., h. 129; Muhammad A’jjaj al-Khatib, Dr. (1967), op. cit., h. 268.  
49

 Manna’ al-Qattan (1989), Tarikh al-Tasyr’i al-Islami, Kaherah: Maktabah Wahbah, h. 79. 
50

 Sila rujuk al-Qur’an: al-Nisa’ (04): 58, al-Maidah (05): 08, al-An’am (06): 152, al-Nahl (16): 76. 



10 

 

Kecenderungan untuk tidak bersikap objektif dalam apa-apa juga kegiatan sebenarnya amat berkait 

rapat dengan faktor pengaruh hawa nafsu dan emosi yang menguasai seseorang manusia tanpa 

mengira apapun latar diri seseorang individu tersebut. Oleh itu, para sarjana telah membuktikan 

bahawa terdapat sejumlah hadith-hadith yang telah dipalsukan oleh puak-puak yang tidak 

bertanggungjawab semata-mata untuk memperlihatkan kepada orang ramai bahawa kebenaran itu 

adalah dimiliki oleh aliran-aliran yang diasaskan oleh mereka. Kesemua ini dilakukan semata-mata 

didorong oleh emosi semata-mata, di samping untuk meraih sokongan daripada orang awam terhadap 

puak atau kumpulan mereka. 

Amir al-Sya’bi telah berkata, “Tidak ada seorangpun di antara umat ini yang didustakan seperti 

pendustaan yang telah dibuat ke atas Sayyidina `Ali”
51

. Al- Imam al-Syafi`e pula telah berkata 

bahawa “Saya tidak pernah melihat seorang yang berbohong lebih daripada Rafidhah”
52

. Manakala, 

Hammad b. Salamah pula telah berkata, “Seorang guru dari puak Rafidhah yang telah bertaubat telah 

meriwayatkan hadith kepadaku. Dia berkata, “ jika kami (Rafidhah) berkumpul, kemudian kami 

menilai sesuatu itu baik, maka, kami menjadikannya sebagai hadith”
53

.  

Di dalam kitab Nahj al-Balaghah, Ibnu Abi al-Hadid telah berkata bahawa kegiatan pendustaan 

hadith berkaitan kelebihan-kelebihan (fada’il) telah mula-mula dilakukan oleh golongan Syi’ah. 

Pendustaan hadith ini dilakukan adalah disebabkan dorongan permusuhan terhadap musuh politik 

mereka pada ketika itu. Dalam masa yang sama pula, para pengikut fanatik Sayyidina Abu Bakr (yang 

dikenali sebagai al-Bakriyyah) turut memalsukan hadith-hadith mengenai keutamaan serta kelebihan 

Sayyidina Abu Bakr sebagai membalas semula tuduhan-tuduhan yang telah dilakukan oleh puak-puak 

Syi’ah ke atas Sayyidina Abu Bakr
54

. Ketika al-Imam Malik ditanya tentang al-Rafidah
55

 maka beliau 

menjawab, “jangan engkau berbicara kepada mereka dan jangan meriwayatkan hadith dari mereka 

kerana mereka berdusta”
56

.   

Di antara contoh pemalsuan yang telah dilakukan oleh mereka ialah: 

'
�(  ��� )� *�� +�,� - ./#��� '�� 012�� +3�4+�5  

Terjemahan;   

“Penerima wasiatku, tempat rahsiaku, penggantiku dalam 

keluargaku, dan sebaik-baik orang yang menggantikanku sesudahku 

adalah `Ali”
57

. 

�/& 
!� 6���	 *� +�5 7!� 8 )� 

Terjemahan;  

                                                           
51

 Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib, Dr. (1988 ), op. cit., h. 196.   
52

 Ibid., h. 197. 
53

 Ibid. 
54

 Ibid., h. 195. 
55

 Golongan al-Rafidah adalah golongan yang digelar sebagai Syi`ah al-Imamiyyah. Mereka digelar al-Rafidah 

kerana mereka menolak Sayyidina Abu Bakr sebagai Imam atau khalifah yang menggantikan urusan tadbir umat 

Islam setelah kewafatan Baginda s.a.w.  Kelompok Syi`ah al-Imamiyyah ini merupakan kelompok yang paling 

ramai  dianuti oleh pengikut Syi’ah. Pada masa ini, kelompok Syi’ah al-Imamiyyah ini merupakan mazhab yang 

dianuti oleh sepertiga daripada penduduk Iran. Mereka juga dikenali sebagai kelompok Ithna ‘Asyariyyah 

kerana kepercayaan mereka terhadap imam yang dua belas iaitu: Sayyidina `Ali b. Abi Talib, Hasan b. `Ali, 

Husein b. `Ali, `Ali Zain al-A’bidin b. Husein, Muhammad al-Baqir b. `Ali, Ja’far al-Sadiq b. Muhammad, 

Musa al-Kazim b. Ja’far, `Ali al-Rida b. Musa, Muhammad al-Jawwad b. `Ali, `Ali b. Muhammad, Hasan al-

`Askariy b. `Ali, dan Muhammad b. Hasan. Untuk keterangan lanjut, sila rujuk Abi al-Hasan ‘Ali b. Ismail, al-

Asy’ariy, (1950), Maqalat al-Islamiyyin wa Ikhtilaf al-Musallin, Kaherah; Maktabah al-Nahdah al-Misriyyah, 

cet. 1, h. 87; Muhammad Abu Zahrah (t.t), Tarikh al-Madhahib al-Islamiyyah fi al-Siyasah wa al-‘Aqa’id wa 

Tarikh al-Madhahib al-Fiqhiyyah, Kaherah: Dar al-Fikr al-‘Arabiy, h. 47. 
56

 Ibid.,  h. 197.  
57

 Ibid. 



11 

 

“Sesiapa yang tidak mengatakan bahawa `Ali adalah sebaik-baik 

manusia, maka ia kafir”
58

. 

 

Mohd Hashim Kamali, ketika menyenaraikan hadith-hadith palsu yang menzahirkan 

ketaksuban seseorang kepada seseorang pemimpin, turut menyenaraikan  contoh hadith yang 

diriwayatkan oleh Hibban b. Juwayn, kononnya beliau telah mendengar: “`Ali berkata bahawa aku 

dan Nabi Muhammad s.a.w telah terlebih dahulu menyembah Allah s.w.t enam tahun atau tujuh tahun 

sebelum seorangpun dari kalangan umat ini menyembah Allah”. Dari hadith ini, dapat dikenalpasti 

bahawa Hibban b. Juwayn ini merupakan seorang yang fanatik terhadap puak Syi’ah dan cuai dalam 

periwayatan hadith
59

.  

Sikap fanatik atau taksub yang melampau terhadap sesuatu aliran adalah disebabkan manusia 

dipengaruhi oleh hawa nafsu. Al-Imam al-Ghazali di dalam kitabnya, al-Munqidh min al-Dalal, 

menyatakan bahawa aliran-aliran yang tersasar dari landasan kebenaran termasuk Syi`ah hanya 

mendakwa mereka sahaja yang berada di pihak yang benar, adapun golongan-golongan (firqah) yang 

lain semuanya adalah tidak benar dan menyeleweng dari landasan kebenaran. Hal ini bukan 

merupakan sesuatu yang luar biasa kerana Allah S.W.T telah  memperingatkan di dalam firman-

Nya
60

; �  

���� ����	
��
 �
��	���� 
��������� �
��	� �! �"��#�
 � 

$%&' ()*+�, �-☺/0 ��2�3-3�4 
56�,8��� 98:;   

Terjemahan; 

“Iaitu orang-orang yang memecah-belah agama mereka (dengan 

berpegang kepada pelbagai kepercayaan menurut hawa nafsu)  dan 

mereka menjadi beberapa golongan. Setiap golongan merasa bangga 

dengan apa yang ada pada golongan mereka”. 

Surah al-Rum (30): 32. 

Islam telah mengajar umatnya agar menolak sesuatu pemikiran yang semata-mata 

berkiblatkan kepada hawa nafsu. Ini adalah disebabkan pemikiran yang didasarkan kepada hawa nafsu 

serta membelakangkan akal sebagai potensi bagi mencari kebenaran akan menjadikan seseorang itu 

seakan-akan buta dan tuli
61

. Sikap suka menurut runtunan hawa nafsu juga boleh menjerumuskan 

manusia ke dalam lembah kesesatan. Allah s.w.t telah berfirman di dalam al-Quran: 

��<!
-3=5� �>�/? -@=A"�B-�-C 
�D⌧F#/B-� G/H 9I�$JK�
 L&M*N���� 

5H*O50 Q�Q�4�
 ;RSD5TU��/0 
�V�! WX/@YZ� \+��-�T4�
 

-@>B]^��� �5 ;%#/_-` a��
 b 
Q6/? 5H��	
��
 56�cB]^5� �5 

;%#/_-` a��
 �����4 ^)
⌧#5 
@3��3⌧
 �-☺/0 �
�deNf 5g��5� 

�)�he�5TU�
 9:�;     

 

                                                           
58

 Ibid., h. 198.  
59

 Mohd Hashim Kamali (2002), Hadith Methodology: Authenticity, Compilation, Classification and Criticism 

of Hadith, Kuala Lmpur: Ilmiah Publishers, h. 110. 
60

 Al-Ghazzali, Abu Hamid, (1988), “al-Munqidh min al-Dalal”, dlm Majmu’at al-Rasail al-Imam al-Ghazali, 

suntingan Ahmad Syams al-Din, Beirut: Dar al-Kitab al-‘Ilmiyyah, cet. 1, h. 24.  
61

 Al-Qaradawi, Yusuf, Dr. (1996), op.cit., h. 252.  



12 

 

Terjemahan: 

“Wahai Daud, sesungguhnya Kami telah menjadikan kamu khalifah 

(penguasa) di muka bumi, maka jalankanlah hukum di antara 

manusia dengan (hukum syari’at) yang benar (yang diwahikan 

kepadamu); dan jaganlah kamu menurut hawa nafsu, kerana yang 

demikian itu akan menyesatkanmu dari jalan Allah. Sesungguhnya 

orang-orang yang sesat dari jalan Allah, akan beroleh azab yang 

berat pada hari hitungan amal, disebabkan mereka melupakan (jalan 

Allah) itu”. 

Surah al-Sad (38): 26. 

Berfikir secara objektif juga menghendaki seseorang bersikap adil dan tidak bias  dalam 

menentukan keabsahan sesuatu periwayatan hadith. Sikap adil sangat mustahak untuk dijelmakan. 

Sikap ini akan mendorong seseorang untuk menyandarkan sesuatu hadith kepada sumbernya yang 

tepat dan hadith tersebut juga diyakini kedudukan tarafnya. Keadilan ini adalah sangat penting kerana 

ia mampu menzahirkan kebenaran, dan sikap bias yang diamalkan oleh sesetengah pihak akan 

menghalang tertonjolnya kebenaran tersebut. Rentetan daripada sikap bias yang diamalkan akhirnya 

akan melahirkan sikap fanatik atau taksub yang melampau terhadap mana-mana aliran atau puak. 

Sikap fanatik membuta tuli yang terdapat pada sesetengah pendokong sesuatu kumpulan atau aliran 

ini, tidak sewajarnya diamalkan ketika seseorang itu melakukan pentakhrijan hadith. Ini kerana ia 

bukan hanya membuatkan seseorang itu cenderung menyalahkan golongan-golongan yang lain yang 

berbeza pandangan dengannya, bahkan ia juga akan turut menyebabkan kebenaran yang hakiki itu 

terus disembunyikan lantaran sikap taksub yang menguasai dirinya. 

Melalui kaedah pentakhrijan hadith yang dibuat dengan cara meneliti kedudukan sesuatu 

hadith dari sudut matan dan sanad, seseorang itu akan mampu menilai sesuatu hadith yang didakwa 

sebagai hujah bagi menyokong sesuatu pendapat atau prinsip yang diasaskan oleh pihak-pihak yang 

tertentu. Kaedah ini dapat dilakukan dengan merujuk kepada jenis-jenis hadith ataupun kedudukan 

hadith yang digunakan itu, sama ada ia termasuk di dalam kumpulan hadith-hadith yang sahih, hasan 

mahupun da’if. Pelaksanaan kaedah ini seterusnya akan mendedahkan taraf sesuatu hadith yang 

ditakhrijkan sekaligus boleh ditentukan sama ada ia sesuai untuk dijadikan hujah ataupun tidak. 

Misalnya, hadith-hadith yang didakwa sebagai sahih oleh pendokong aliran Syi’ah dan turut dijadikan 

sandaran hujah mereka untuk mengisbatkan bahawa Sayyidina Ali dan golongan ahl al-bayt sahaja 

yang layak menjadi pemimpin setelah kewafatan baginda s.a.w. Namun, setelah hadith-hadith tersebut 

ditakhrijkan , ternyata ia bertaraf mawdu’ dan matruk
62

 di mana hadith-hadith seperti ini dikenali 

dalam kalangan para ilmuwan sebagai hadith yang tidak boleh dijadikan sandaran hujah sama sekali. 

Namun disebabkan sikap fanatik kepuakan yang wujud dalam diri pendokong golongan ini, mereka 

terus mendakwa bahawa mereka adalah berada di pihak yang benar dan mereka turut  membenarkan 

kenyataan-kenyataan yang pada hakikatnya adalah palsu belaka.   

Hakikatnya, sifat ini tidak langsung menguntungkan umat Islam, bahkan ia telah 

menyebabkan berlakunya perpecahan dan persengketaan sesama umat Islam disebabkan sikap taksub 

yang melampau tersebut. Sikap seperti ini juga mendorong aliran Syi’ah (misalnya) hanya akan 

menerima hadith-hadith yang diriwayatkan oleh perawi-perawi yang terdiri dari kalangan pengikut 

Syi’ah Imamiyyah yang adil menurut pandangan mereka
63

. Adapun hadith-hadith yang diriwayatkan 

                                                           
62

 Hadith matruk adalah hadith yang diriwayatkan oleh seorang perawi yang da’if secara bersendirian, di mana 

sebab keda’ifannya adalah tuduhan berdusta dalam periwayatan hadith, atau jelas kefasikannya dari sudut 

perkataan, perbuatan atau banyak terlupa atau cuai. Lihat Fauzi Deraman (2005), Pengantar Usul al-Hadith, 

Selangor: Penerbit Salafi, h. 146. 
63

 Golongan Syi’ah telah menolak semua periwayatan yang dibuat oleh para sahabat melainkan periwayatan 

yang dibuat oleh beberapa orang sahaja di kalangan mereka. Al-Kulaini yang dianggap sebagai al-Bukhari oleh 

puak Syi’ah telah meriwayatkan  di dalam al-Rawdah Min al-Kafi, jilid 8, halaman ke 245, bahawa para sahabat 

telah murtad sepeninggalan Nabi melainkan tiga orang daripada mereka iaitu Miqdad b. Aswad, Abu Zar al-

Ghifari dan Salman al-Farisi. Rujuk Wan Zahidi b. Wan Teh, Datuk, (2009), “Bahaya Syi’ah Kepada Aqidah, 



13 

 

oleh perawi-perawi yang tidak termasuk dalam golongan Syi’ah Imamiyyah sekalipun riwayat 

tersebut bersambung sampai  kepada Nabi Muhammad s.a.w., ia akan ditolak sama sekali. Ini adalah 

kerana, di sisi puak Syi’ah, riwayat yang dibawa oleh penganut mazhab selain Syi’ah tidak 

diperakukan sebagai maqbul (layak diterima)
64

.   

 Pemikiran kritis juga amat menekankan aspek kemahiran membuat penilaian terhadap sesuatu 

perkara, bahkan aspek ini menjadi antara fokus utama pemikiran kritis. Kemahiran ini bukan sahaja 

ditekankan oleh al-muhaddith terdahulu dalam tradisi pengumpulan dan pembukuan hadith, bahkan ia 

juga turut ditekankan dalam aktiviti takhrij al-hadith. Sikap teliti dalam menilai sesuatu pernyataan 

yang  dianggap sebagai hadith menjadi amalan utama para al-muhaddith terdahulu. Dalam proses 

penilaian ini, soal selidik atau penyiasatan perlu dibuat untuk mengenalpasti ketepatan sesuatu 

maklumat. Sebagai contoh, Ibn Syihab menceritakan daripada Qubasyah b. Zu’ayb, bahawa seorang 

nenek telah datang menemui Abu Bakr, lalu nenek tersebut menanyakan bahagian pusaka yang 

berhak dimilikinya. Lalu Abu Bakr r.a. berkata, “Saya mendapati tidak ada bahagian kamu di dalam 

al-Qur’an dan saya tidak tahu sama ada Rasulullah s.a.w ada memperuntukkan hak untuk kamu untuk 

mendapatkan apa-apa bahagian daripadanya”. Lalu ia bertanya kepada orang ramai. Al-Mughirah 

kemudiannya telah bangun dan berkata: “Saya dengar bahawa Rasulullah s.a.w memberikan untuknya 

1/6. Abu Bakr r.a. kemudiannya bertanya lagi, adakah orang lain yang turut mendengarnya seperti apa 

yang  kamu dengar? Maka, Muhammad b. Maslamah kemudian memperakuinya, lalu Abu Bakr pun 

memberikan hak sejumlah itu kepada nenek tersebut
65

. 

Begitulah kaedah yang digunakan oleh Sayyidina Abu Bakr r.a. bagi  menilai dan memutuskan 

sama ada sesuatu perkhabaran itu benar-benar datangnya dari Rasulullah s.a.w ataupun tidak. Dalam 

proses untuk membuktikan ketepatan maklumat, beliau bertanyakan saksi yang boleh mengesahkan 

maklumat tersebut. Sikap yang sama juga telah ditunjukkan oleh Sayyidina ‘Ali k.w di mana beliau 

dilaporkan pernah berkata; “Apabila saya mendengar hadith daripada Rasulullah s.a.w, Allah s.w.t 

memanfaatkannya kepada saya. Apabila orang lain yang menyampaikan kepada saya sesuatu hadith, 

saya akan minta agar ia bersumpah. Setelah ia bersumpah, barulah saya membenarkan hadith 

terebut”
66

. 

Kemahiran membuat penilaian yang ditekankan dalam aktiviti takhrij al-hadith juga dapat 

dilihat menerusi kaedah yang digunakan oleh al-muhaddith dalam menilai sesuatu hadith.  Untuk 

maksud menilai ketepatan maklumat tentang sesuatu hadith, penilaian secara menyeluruh dibuat oleh 

mereka terhadap jaringan para perawi yang terlibat dalam meriwayatkan sesuatu hadith. Kaedah ini 

sekaligus memperlihatkan bahawa mereka juga bersikap reflektif dan kritikal dalam menilai sesuatu 

periwayatan hadith.  Ini adalah kerana, di antara taktik yang digunakan oleh golongan-golongan yang 

sering memalsukan hadith adalah dengan menyembunyikan identiti, perwatakan dan latar belakang 

sebenar seseorang perawi
67

. Penilaian yang menyeluruh terhadap seseorang perawi perlu dilakukan 

merangkumi data-data biografinya seperti nama penuh, tarikh dan tempat lahir dan wafat, dan juga 

latar belakang kehidupannya. Aspek ini penting untuk diberi perhatian agar seseorang perawi itu 

dapat dikenalpasti latar belakang keperibadiannya sama ada ia tergolong dari kalangan perawi yang 

thiqah ataupun matruk. Hal ini seperti yang telah dinyatakan oleh Mohd Hasyim Kamali seperti 

berikut:  

“By gathering all the hadith on a certain subject and other data 

relating to time, place and particular individuals and then carefully 

                                                                                                                                                                                     

Syariah, Akhlak, Ummah dan Negara”, (Kertas kerja Seminar Perkembangan Pemikiran Islam Semasa, 7 Ogos 

2009), anjuran Jabatan Akidah dan Pemikiran Islam, Akademi Pengajian Islam Universiti Malaya.  
64

 Abdul Hayei Abdul Sukor, Dr (1995). “Hadith Sahih dan Mutawatir: Satu Perbandingan Antara Sunni dan 

Syi’ah Imamiyyah”, Jurnal Usuluddin, Bil. 02;  91-92.  
65

 Muhammad `Ajjaj al-Khatib, Dr. (1999), op. cit., h. 147. 
66

 Ibid., h. 153 
67

 Ismail Abdullah, Dr., “The Application of Critical Thinking in the Process of Jarh wa Ta’dil (Impugnment 

and Validation) of the Prophetic Hadith”, International Conference on Creative and Critical Thinking From 

Islamic Persepectives,14-15 Disember 2005, International Islamic University Malaysia, h. 103. 



14 

 

comparing the relevant parts with one another, the ‘ulama’ were 

able to evaluate the accuracy of hadith and reliability of their 

reporters”
68

.    

Selain daripada itu, proses penilaian dalam takhrij al-hadith juga dilakukan secara menyeluruh 

bagi mengenalpasti kedudukan sebenar sesuatu hadith. Sebagai contoh, ulama yang terlibat dalam 

aktiviti takhrij al-hadith, tidak hanya akan melihat aspek sandaran sesuatu hadith sahaja, bahkan 

mereka juga akan meneliti hadith tersebut dari sudut riwayah dan dirayahnya. Ini termasuk penelitian 

terhadap rijal-rijal atau perawi-perawi yang terlibat dalam meriwayatkan sesuatu hadith. Sikap ini 

sebenarnya akan mengelakkan seseorang itu daripada bersikap jumud atau semata-mata bertaklid 

terhadap apa yang telah disampaikan oleh guru-gurunya, sama ada melalui penulisan ataupun 

menerusi percakapan secara langung di antaranya dengan para gurunya
69

.  

Di dalam menilai keaslian dan kesahihan sesuatu hadith, para ulama tidak hanya 

menggunakan metodologi kritikan sanad dan matan, tetapi ia juga membuat penilaian dan analisis 

dengan melihat dari aspek metode periwayatan. Metode  ini dikenali sebagai `ilm al-tahamul wa al-

ada’. Ia merangkumi metode al-sama’: metode mendengar hadith secara langsung, metode al-qira’ah: 

membaca hadith di hadapan guru, metode al-ijazah, iaitu keizinan yang diberikan oleh guru kepada 

muridnya untuk meriwayatkan  hadith yang dimilikinya untuk mengajarkannya kepada orang lain, 

metode al-munawalah, iaitu guru meyampaikan kitab atau manuskrip atau rekod-rekod yang 

diperolehinya dari sumbernya sendiri, metode al-mukatabah, iaitu menulis hadith untuk diberikan 

kepada orang lain agar ia dapat diriwayatkan, dan metode al-i`lam, iaitu pemberitahuan tentang 

sesuatu hadith tanpa menyatakan sama ada orang yang diberitahu itu boleh meriwayatkan hadith 

tersebut atau tidak
70

.  

 

Kesimpulan 

Setelah diteliti secara mendalam berhubung kaedah-kaedah yang telah digunakan oleh para ulama 

dalam mentakhrij sesuatu hadith, ternyata bahawa beberapa kemahiran yang telah ditekankan dalam 

‘kemahiran berfikir secara kritis’ seperti kemahiran menganalisis, kemahiran berfikir secara objektif 

dan kemahiran membuat penilaian wujud dalam aktiviti takhrij al-hadith. Ini juga telah 

memperlihatkan bahawa konsep pemikiran kritis juga turut menyumbang dalam proses pemeliharaan 

khazanah penting Islam iaitu al-Hadith daripada sebarang pengubahan atau pemalsuan.  

Walaupun pada hakikatnya pemikiran kritis ini bersumberkan pemikiran rasional (rational 

activities), namun objektifnya tetap untuk mencari kebenaran. Aspek pemikiran yang terbit daripada 

akal yang dipimpin oleh wahyu adalah merupakan satu ciri istimewa yang terdapat hanya pada umat 

Islam. Oleh sebab itu, ia perlu dimanipulasikan sebaik mungkin terutama dalam menghasilkan faedah 

serta manfaat yang mampu memelihara agama daripada ancaman serta serangan yang dilakukan oleh 

pihak yang memusuhinya sama ada dari dalam mahupun luar. Ini adalah sejajar dengan elemen 

pemikiran kritis yang terkandung dalam `ilm takhrij al-hadith sepertimana yang telah dibincangkan 

sebelum ini. Ringkasnya, penjanaan pemikiran kritis menerusi disiplin `ilm takhrij al-hadith 

diharapkan bukan sahaja dapat menyumbang dalam memastikan validity serta autoritatif hadith-hadith 

terus terpelihara, bahkan juga diharapkan dapat menjadi satu alternatif yang signifikan dalam usaha 

menghapuskan hadith-hadith palsu yang terdapat di dalam khazanah ilmu Islam. 

  

                                                           
68

 Mohd Hashim Kamali (2002), op.cit., h. 116. 
69

 Lihat Siti Khairiah bt. Parmin (2007), Pemkiran Kritis Islam: Analisis Terhadap Pendekatan al-Muhaddithun 

dalam  Penerimaan Hadith, Disertasi Sarjana Usuluddin, Jabatan Akidah dan Pemikiran Islam, Akademi 

Pengajian Islam, Universiti Malaya, Kuala Lumpur, h. 109-116; lihat juga Ibn al-Solah, Abi ‘Amr Uthman b. 

Abd al-Rahman (1972), ‘Ulum al-Hadith li Ibn al-Salah, al-Madinah al-Munawwarah: al-Maktabah  al-

‘Ilmiyyah, cet. 3, h. 114. 
70

 Ibid. 



15 

 

 


