APLIKASI PEMIKIRAN KRITIS DALAM TAKHRI]J AL-HADITH

Oleh:
Mohd Fauzi Bin Hamat"
Mohd Sobri Bin Ellias’

Abstract

The science of takhrij al-hadith has been identified by hadith scholars as a
contemporary methodology in evaluating the source of information transmitted by the
rijal of hadith. It has also been compiled to confine the effort from anti hadith
movement among the Islamic community. Basically in Islam, it is indeed very
important that any fatwa and any scholarly works in Islam should be based on
original and reliable sources of information. We intend to show here that there was
several instrument of critical thinking in this particular science that has been used by
hadith scholar to evaluate the hadith precisely. Hence, this article presents a brief
analysis related to the instruments of critical thinking that has been derived from this
kind of science like analytical, synthesis and making judgement as they are one of the
important mechanisms in this science and also to prove that all the hadith using by
muslim nowadays has been clearly filtered before it was permissible to be used as
second sources in Islam all over the world.

Pendahuluan

Ilmu tentang pentakhrijan hadith atau ‘ilm takhrij al-hadith adalah suatu ilmu yang disusun oleh para
ulama hadith bagi menentukan kedudukan sesuatu hadith dari segi kuat dan lemahnya dan
membendung penularan hadith-hadith mawdu’' atau palsu yang telah direka oleh golongan-golongan

" Mohd Fauzi Hamat, PhD. Profesor Madya di Jabatan Akidah dan Pemikiran Islam, Akademi Pengajian Islam,
Universiti Malaya, Kuala Lumpur.
** Mohd Sobri Ellias, Calon PhD dan Pembantu Penyelidik di Jabatan Akidah dan Pemikiran Islam, Akademi
Pengajian Islam, Universiti Malaya, Kuala Lumpur.
' Hadith mawdu’ (dari sudut terminologinya: ia adalah hadith yang direka dan diada-adakan terhadap Rasulullah
s.a.w.). Selain ianya adalah merupakan seburuk-buruk hadith da’if, ia juga haram untuk dijadikan hujah sama
ada dalam bidang akidah mahupun dalam bidang perundangan Islam. Aktiviti Pemalsuan Hadith ini telah
bermula sejak tahun 41 H, ketika pemerintahan Khalifah ‘Uthmaniyyah keempat, iaitu Sayyidina ‘Ali
karramallahu wajhah. Para ulama telah menghuraikan sebab-sebab timbulnya hadith palsu. Di antaranya ialah:
1. Pertelingkahan politik, misalnya golongan al-Rafidah yang banyak mereka-reka hadith untuk
kepentingan kumpulan mereka.
2. Perbuatan golongan yang membenci Islam, iaitu pemimpin-pemimpin atau individu-individu yang telah
kehilangan kuasa dalam pemerintahan Islam.
3. Ketaksuban terhadap bangsa, kabilah, bahasa, negeri dan imam.
4. Penciptaan kisah dan riwayat oleh mereka yang tidak segan menggunakan nama Rasulullah s.a.w untuk
menarik manusia supaya mendengar cerita-cerita mereka.
5. Pertelingkahan mazhab dan fahaman; iaitu pertikaian pendapat dan pandangan dalam sesuatu masalah
figh atau ilmu kalam
6. Kejahilan terhadap Islam tetapi mempunyai niat yang baik terhadap agama. Ini berlaku terhadap
sesetengah mutasawwif (golongan yang mengaku dirinya dari kalangan ahli sufi)
7. Tindakan mengampu untuk mencari nama dan pangkat di sisi raja oleh sesetengah golongan.
Di antara kitab-kitab khusus yang memuatkan hadith-hdith palsu ini adalah al-Mawdu’at, karangan Abu al-Faraj
“Abd al- Rahman bin. Al-Jawzi. Untuk keterangan lanjut, lihat Subhi al-Salih, Dr. (1959), ‘Ulum al-Hadith wa
Mustalahuh: ‘Ard wa Dirasat, Beirut: Dar al-‘Ilm li al-Malayin, cet. 1, h. 263-271; Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib,
Dr. (1988 ), al-Sunnah qabla al-Tadwin, Kaherah: Maktabah Wahbah, cet. 2, h. 189; Abdul Halim El-
1



tertentu secara halus dalam masyarakat Islam. Didapati dalam kandungan ilmu ini beberapa unsur
pemikiran kritis yang dijadikan instrumen untuk menilai sesuatu hadith. Unsur-unsur seperti
kemahiran menganalisis dan menilai sesuatu maklumat dijadikan asas utama yang membentuk
rumusan ilmu ini dengan tujuan untuk menyelesaikan masalah pemalsuan hadith yang berlaku dalam
masyarakat Islam atau membuat keputusan tentang kedudukan hadith-hadith tersebut. Dalam makalah
ini akan dibentangkan unsur-unsur tersebut bagi membuktikan bahawa ilmu ini boleh dijadikan asas
sandaran hujah bahawa hadith-hadith yang diamalkan oleh majoriti umat Islam kini telah melalui satu
proses tapisan yang cermat dan teliti sebelum ia layak dijadikan sebagai sumber rujukan kedua umat
Islam di seluruh dunia.

Pemikiran Kritis: Huraian Konseptual

Konsep ‘pemikiran’ lazimnya dirujuk kepada proses atau perihal berfikir® yang antara tujuan utama
proses tersebut dilakukan adalah untuk menyelesaikan masalah atau membuat keputusan dengan
berpaksikan kepada asas-asas pertimbangan yang betul dan tepat. Menurut J.A. Phillips, sebilangan
pakar telah bersetuju iaitu, secara umum ‘pemikiran’ ialah sebagai satu proses yang melibatkan
pengolahan operasi-operasi mental yang tertentu yang bertindak dalam minda seseorang dengan
tujuan bagi menyelesaikan masalah dan/atau membuat keputusan. Menurutnya lagi, operasi-operasi
mental inilah yang dikatakan “kemahiran befikir’ yang bertindak ke atas maklumat yang diterima
melalui deria-deria individu’.

Istilah pemikiran kritis pula telah diberikan beberapa definisi oleh pelbagai pihak, khususnya
tokoh-tokoh sarjana Barat seperti John Dewey, Edward Glaser, Michael Scriven dan lain-lain lagi.
Michael Scriven menyatakan “critical thinking is skilled and active interpretation and evaluation of
observations and communications, information and argumentation”*. John Arul Phillips dalam
menjelaskan pemikiran kritis menyebut bahawa seorang yang berfikir secara kritis mampu menilai
asas-asas yang terdiri daripada idea, cadangan, tindakan dan penyelesaian. Seseorang yang berfikir
secara kritis juga mampu membuat penilaian sama ada hendak menerima sesuatu alasan itu sebagai
munasabah ataupun tidak. Oleh itu, berfikir secara kritis didapati mampu menggalakkan individu
bersikap teliti dan cermat dengan menganalisis sesuatu pernyataan dengan berhati-hati dan mencari
bukti yang sah sebelum memutuskan sebarang keputusan’.

Berfikir secara kritis dari segi konsepnya melibatkan jaringan makna seperti berfikir secara
serius, berfikir secara mendalam bagi membuat sebarang pertimbangan, membuat analisis, sintesis
dan penilaian teliti terhadap sesuatu, pemikiran reflektif untuk memutuskan sama ada sesuatu itu
patut diterima atau ditolak, berfikir secara holistik dengan melihat masalah dari berbagai-bagai
dimensi, juga berfikir secara cekap bagi menilai kemunasabahan dan kewajaran sesuatu idea’.
Kemahiran ini amat diperlukan khususnya dalam menginterpretasi sesuatu fakta dan menilai sesuatu
pemerhatian dan maklumat yang diperolehi oleh seseorang, Bassham menjelaskan maknanya secara
lebih lengkap seperti berikut:

“critical thinking is the general term given to a wide range of
cognitive skills and intellecual dispositions needed to effectively
identify, analyze, and evalute arguments and truth claims, to discover
and overcome personal prejudices and biases, to formulate and

Muhammady (1992), Islam dan al-Hadith : Dialog Bersama Kassim Ahmad ; Satu Aalisis ke atas Usaha-usaha
Merosakkan Peribadi dan Autoroti Rasulullah s.a.w., (t.t.p), Angkatan Belia Islam (ABIM), cet. 2, h. 113.
2 Kamus Dewan (2007), edisi keempat, Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, h. 411
? John arul Phillips (1997), Pengajaran Kemahiran Berfikir: Teori dan Amalan, Kuala Lumpur: Utusan
Publications & Distributors Sdn Bhd, h. 72.
* Fisher, Alec (202), Critical Thinking: An Introduction, United Kingdom: Cambridge University Press, h. 11.
> John Arul Phillips (1997), op. cit., h. 84.
® Mohd Azhar Ab. Hamid (2001), Pengenalan Pemikiran Kritis dan Kreatif, Skudai: Penerbit Universiti
Teknologo Mara (UTM), h. 94-95; Mohd Michael Abdullah (1995), Pemikiran Kritis, Kuala Lmpur: Dewan
Bahasa dan Pustaka, h. 2-3.

2



present convincing reasons in support of conclusions, and to make
reasonable, intelligent decisions about what to believe and what to
dO”7.

Walaupun ramai yang tampil dalam mengemukakan pelbagai versi definisi tentang pemikiran
kritis adalah terdiri daripada para sarjana Barat, namun dari segi konsepnya, ia tidak bertentangan
secara total dengan konsep berfikir yang disarankan oleh al-Qur’an dan al-Sunnah. Terdapat sejumlah
ayat-ayat al-Qur’an yang secara tuntas menggalakkan umat manusia supaya berfikir®. Namun, titik
perbezaan di antara konsep berfikir umat Islam dan konsep berfikir yang diamalkan oleh golongan
bukan Islam adalah; Islam meletakkan wahyu sebagai rujukan utama dalam menentusahkan sama ada
sesuatu itu baik ataupun buruk, manakala golongan bukan Islam pula semata-mata meletakkan akal
atau etika dan moral ahli masyarakatnya sebagai ukuran dalam menilai positif atau negatifnya sesuatu
perkara.

Dalam kalangan ilmuwan Islam, tokoh seperti al-Qaradhawi tidak menggunakan istilah
‘pemikiran kritis atau ‘al-tafkir al-naqdi’, sebagaimana yang telah diungkapkan oleh al-Qarni’, namun
beliau lebih cenderung menggunakan istilah ‘akal/minda ilmiah’ (al-‘agliyyah al-‘ilmiyyah)'. Istilah
‘akal/minda ilmiah’ yang digunakan oleh al-Qaradawi ini adalah ‘akal/minda ilmiah’ yang
bertentangan dengan ‘akal/minda awam’ (al-‘aqliyyah al-‘amiyyah) atau minda/akal khurafat (al-
‘aqliyyah al-khurafiyyah) yang membenarkan segala apa yang dikata orang atau dikemukakan
kepadanya, tanpa memeriksa kebenarannya dengan teliti, bahkan diterimanya dengan mudah, apatah
lagi kalau ia datang daripada nenek moyang, pemimpin atau pembesar mereka''.

Muhammad Mahran menggunakan istilah ‘pemikiran khurafat’ (al-tafkir al-khurafi) bagi
merujuk kepada orang yang memiliki budaya berfikir seperti ini, sebagaimana yang dimiliki oleh
orang-orang jahiliyyah sebelum kedatangan Islam'’. Pola berfikir mereka bukan bersifat pemikiran
yang bersistematik atau berdisiplin (al-tafkir al-munazzam)" dan pola berfikir kritis’ kerana seorang
pemikir kritis tentu sekali perlu memiliki corak berfikir yang sistematik. Memandangkan konsep
pemikiran kritis adalah turut merujuk kepada pemikiran secara bersistematik, pada penulis, istilah
yang lebih tepat ialah pemikiran yang berneraca atau (al-tafkir al-mizani). Istilah ini adalah lebih tepat
dengan penggunaan istilah di dalam al-Qur’an. Al-Ghazali menerusi kitabnya al-Qistas al-Mustaqim
turut menggunakan istilah ini ketika beliau mengeluarkan beberapa asas neraca berfikir daripada al-
Qur’an bagi menolak neraca berfikir yang dipegang oleh golongan Syi’ah yang berpegang kepada
konsep imam yang sentiasa terpelihara daripada dosa (imam ma sum) yang bertentangan secara total
dengan neraca berfikir al-Qur’an.

Berdasarkan kepada beberapa definisi yang dikemukakan di atas, dapat dirumuskan bahawa
konsep pemikiran kritis melibatkan beberapa kemahiran berfikir yang bersifat makro dan mikro,
sebagaimana yang terserlah dalam beberapa versi definisi yang dikemukakan di atas. Kemahiran
makro pemikiran kritis ini boleh dirumuskan berdasarkan taksonomi Bloom yang menyimpulkan
bahawa pemikiran kritis melibatkan tiga jenis aktiviti mental, iaitu analisis, sintesis dan penilaian.
Kebolehan menilai ialah asas kepada pemikiran kritis; iaitu menilai kesahihan sesuatu maklumat atau
perkara. Ini kerana istilah ‘kritis’ itu sendiri merujuk kepada ‘suatu sifat yang dimiliki oleh seseorang

" Bassam, Greg, et.al. (2002), Critical Thinking, USA: Mc Graw-Hill Companies, Inc., h. 1.

8 Sila rujuk al-Qur’an: al-Baqarah (02): 219, 242 dan 266, ali ‘Imran (03): 118, al-An’am (06): 50 dan 32, al-
‘Araf (07): 184 dan 169, Yusuf (12): 109, al-Mu’minun (23): 80, al-Nur (24): 61, al-Rum (30): 08, al-Saffat
(37): 137-138, al-Hadid (57): 17.

o Al-Qarni, ‘Iwad ibn Muhammad, Dr. (1418 H.), Hatta la Takun Kallan, Jeddah:Dar al-Andalas al-Khadra, h.
93.

10 Al-Qaradawi, Yusuf, Dr. (1996), al-‘Aql wa al-‘llm fi al-Qur’an al-Karim, Kaherah: Maktabah Wahbah, h.
249,

" Ibid.

"2 Muhammad Mahran Rasywan (2004), Dirasat fi al-Mantiq ‘inda al-‘Arab, Kaherah: Dar Quba’ li al-Tiba’ah
wa al-Nasyr wa al-Tawzi’, h. 194.

" Ibid.



untuk berhujah, membuat kesimpulan dan juga mendatangkan suatu keputusan berdasarkan fakta atau
maklumat yang telah dianalisis’'.

Berdasarkan beberapa versi definisi ‘pemikiran kritis’ tersebut, dirumuskan bahawa
pemikiran kritis melibatkan elemen-elemen yang disebutkan di atas dan terfokus kepada beberapa isu
utama iaitu untuk menganalisis sesuatu maklumat atau perkara, dan menilai sejauh mana maklumat
tersebut boleh diterima sebagai maklumat yang benar dan boleh dipercayai. Ini adalah kerana istilah
‘kritis’ itu sendiri merujuk kepada “suatu sifat yang dimiliki oleh seseorang untuk berhujah, membuat
kesimpulan dan juga mendatangkan suatu keputusan berdasarkan fakta atau maklumat yang telah
dianalisis”"’. Standard atau piawaian yang diambil kira dalam pemikiran kritis ialah elemen-elemen
seperti kejelasan sesuatu argumen (clarity), ketepatan (accuracy), kesesuaian (relevance), kekonsisten
dengan kebenaran (consistency), kelogikan (logical correctness/logicalness), pemikiran mendalam
dan sempurna (depth and breadth/completeness), keadilan/objektif (fairness) dan kesignifikanan
sesuatu argumen (significance)'.

Justeru, makalah ini akan cuba melihat sejauh mana kemahiran-kemahiran penting ini
diterapkan dalam tradisi ilmu fakhrij al-hadith, khususnya dalam menilai maklumat-maklumat
kehadithan untuk menentukan sejauh mana sesuatu matan itu boleh diterima sebagai matan hadith
atau sebaliknya. Tentunya ada kaedah-kaedah tertentu yang digunakan oleh para ulama untuk
menentukan kedudukan tersebut dan tentunya juga tersirat di sebalik kaedah-kaedah tersebut beberapa
kemabhiran kritis yang diterapkan di dalamnya. Alangkah baiknya sekiranya dalam tradisi pengajian
hadith, khususnya dalam pengajian ilmu takhrij al-hadith, unsur-unsur ini didedahkan kepada pelajar
agar mereka bukan sahaja menguasai kemahiran tentang kaedah tersebut, tetapi juga menguasai
kemahiran berfikir secara kritis yang terkandung di dalamnya.

Takhrij Al-Hadith: Sorotan Konseptual Dan Persejarahan

Pengajian ilmu hadith atau ‘ulum al-hadith adalah suatu bidang pengajian yang penting dalam tradisi
keilmuan Islam. Ia bertujuan untuk memelihara ketulenan dan keabsahan hadith-hadith yang menjadi
sumber rujukan kedua selepas al-Qur’an. Oleh itu, tapisan dan penyaringan yang cermat terhadap
hadith-hadith perlu dilakukan kerana selain daripada al-Qur’an, hadith-hadith yang dikumpulkan oleh
imam-imam besar hadith, khususnya al-Bukhari dan Muslim turut membekalkan gugusan ilmu
pengetahuan yang tepat tentang Islam'’.

Lantaran itu, tidak hairanlah kalau tradisi ini didekati secara penuh dedikasi, akademik, cermat,
objektif, berhati-hati dan penuh keikhlasan oleh para ilmuwan Islam yang terlibat dalam bidang
tersebut. Kaedah-kaedah yang dibangunkan dalam disiplin ini adalah berdasarkan asas-asas pemikiran
kritis yang tinggi dan ciri-ciri ini kadang kala gagal dipenuhi oleh sebilangan cendekiawan barat,
sebagaimana yang dinyatakan oleh Khurram Jah Murad seperti berikut;

“Unfortunately scholarship, sincere and objective, is the only one thing that does not
seem to have ever been employed in the study of hadith by a western scholar'®.

4 Mohd Yusof Othman (1998), “Penjanaan Pemikiran Saintifik, Kritis dan Kreatif” dalam PEMIKIR, Oktober-
Disember, h. 67-68.
" Ibid.
16 Ibid., h. 2-7. Lihat juga W. Paul, Richard & Elder, Linda (2002), Critical Thinking, New Jersey: Financial
Times Prentice Hall, h. 97-108.
v Tentang kedudukan ini, Yasin Dutton menulis;
“... knowledge of Islam, and thus Islamic law, is effectively restricted to a knowledge of the texts of the Qur'an
and the hadith, in particular the collections of al-Bukharl and Muslim, although with some recognition of the
other four of the 'Six Books', i.e. the collections of al-Tirmidhi, Abu Dawud, al-Nasa'i, and Ibn Majah, which are
what are most commonly seen today as the main sources of Islamic law”. Lihat Yasin Dutton (1993), “Sunna,
Hadith, and Madinan *Amal”, Journal of Islamic Studies 4: 1 (1993) p 1.
'8 Kata Pengantar Khurram Jah Murad, dalam Ahmad Don Denffer (1981), Literature on Hadith in European
Languages: A Bibliography, Leicester: The Islamic Foundation, h. 6.

4



Salah satu ilmu penting yang dibangunkan oleh ilmuwan Islam berkaitan dengan ‘ulum al-
hadith ialah kaedah pentakhrijan hadith atau takhrij al-hadith. Takhrij dari sudut bahasa adalah

berasal daripada perkataan 7~ yang membawa erti keluar'’. Manakala jika dilihat pada kalimat o>
dan @}'T ia akan membawa kepada penghasilan nama terbitan disebut sebagai masdar 1aitu z= 4 dan

z!#! yang membawa maksud mengeluarkan, menampakkan dan menzahirkan sesuatu®’. Manakala

perkataan al-hadith dari segi etimologinya, ia membawa maksud sesuatu yang baharu. Dari segi
istilahnya pula, al-hadith ditakrifkan sebagai ‘sesuatu yang disandarkan kepada Rasulullah s.a.w.,
sama ada yang terdiri dari kata-katanya, perbuatan, pengakuan, sifatnya’*'dan sejarah hidupnya®.

Dari itu, dapat dirumuskan bahawa terminologi takhrij al-hadith dirujuk kepada maksud,
“menyandarkan sesuatu hadith dengan ismadnya kepada kitab-kitab hadith yang asal, serta
menyatakan tentang kedudukannya setelah dikaji dan diperhatikan keadaannya dari segi sanad dan
matannya®, atau dalam bahasa yang lebih ringkas, dinyatakan maksud “takhrij al-hadith” sebagai
“menyatakan sumber yang meriwayatkan hadith berdasarkan sanadnya (bayan al-masadir allati rawat
al-hadith bi sanadih)*®’. Dengan pengertian ini, istilah “takhrij” di sini bermaksud sesuatu yang
dikeluarkan daripada hadith-hadith dengan (menyatakan) penyandarannya kepada kitab-kitab yang
muktamad dan musnad-musnad ulama hadith® dan menerangkan kesahihannya atau sebaliknya (ma
yustakhraj min al-ahadith bi isnadiha min al-kutub al-mu tamadah wa masanid al-muhaddithin wa
bayan sihhatiha wa ghayriha)®. Takhrij juga termasuk apa yang dimuatkan oleh para muhaddithin
mutaakhkhirin dari hadith-hadith yang telah dimuatkan oleh sekian tokoh-tokoh hadith yang terdahulu
dalam karya mereka tetapi dengan sanadnya sendiri seperti yang telah dilakukan oleh al-Imam al-Dar
Qutni 2(7m. 385H), dalam karyanya dengan meriwayatkan hadith dari Abu Ishaq al-Naysaburi (m.
362H)".

Huraian ringkas tentang pengertian takhrij al-hadith, bukan sahaja boleh menjelaskan tasawur
ilmu tersebut, tetapi juga kepentingannya sebagai satu mekanisme untuk menapis hadith-hadith yang
tidak dikenalpasti siapa perawinya berdasarkan kaedah-kaedah tertentu yang digariskan oleh ulama.
Kepentingan ilmu ini juga akan lebih difahami dengan lebih jelas jika ditinjau kepada latar belakang
sejarah yang melatari kemunculan ilmu tersebut dalam dunia Islam.

' Majma’ al-Lughah al-‘Arabiyyah (1425H/2004M), al-Mu’jam al-Wasit, Mesir: Maktabat al-Shuruq al-
Dawliyyah, h. 224-225. Lihat juga Abu Muhammad “Abd al-Muhdi bin “Abd al-Qadir (t.t), Turuq Takhrij
Hadith Rasul Allah s.a.w, Kaherah: Dar al-‘Itisam, h. 9.
2 Muhammad Abu Layth al-Khayr Abadi, Dr. (2004), Takhrij al-Hadith Nasy’atuh wa Manhajiyyatuh, Kuala
Lumpur: Dar al-Syakir, h. 6-7. Lihat juga Majd al-Din Muhamad bin Ya’kub al-Fayruz Abadi (1987), Qamus
al-Muhith, Beirut: Muassasah al-Risalah, h. 192.
*! al-Tahhan, Mahmud, Dr., Taysir Mustalah al- Hadith, Riyad: Maktabah al-Ma'arif, h. 15. Apa yang
dimaksudkan dengan sifat Nabi ialah sifat-sifat kejadiannya dan sifat-sifat keperibadiannya, lihat Nur al-Din
“Itr, Dr. (1997), Manhaj al-Naqd fi* Ulum al- Hadith. cet. 3, Beirut & Damsyik: Dar al-Fikr al-Muasir & Dar al-
Fikr, h. 26.
2 Manna® al-Qattan (1989), Tarikh al-Tasyri* al-Islami. Kaherah: Maktabah Wahbah, h. 72.
2 Abu Bakr ‘Abd al-Samad b. Bakr Ali ‘Abid, Dr. (1422H), al-Madkhal ila Takhrij al-Ahadith wa al-Athar wa
al-Hukm ‘alaiha, al-Madinah al-Munawwarah: (t.t.p), h. 13.
* Nur al-Din “Ttr (1976 ), Mu'jam al-Mustalahat al-Hadithiyyah . Damsyiq: Matba'ah Jami*ah Dimasyq, h. 25.
» Maksudnya kitab yang dihimpunkan di dalamnya hadith-hadith, disusun secara tertib dan diletakkan bab-bab
dengan sanadnya, misalnya Musnad Imam Ahmad; apa yang dikumpulkan di dalamnya musnad setiap sahabat
secara satu persatu sama ada yang sahih ataupun yang lemah; juga digunakan untuk makna isnad (penyandaran
sesuatu hadith kepada orang yang menyatakan hadith tersebut), misalnya Musnad Shihab dan Musnad al-
Firdaws yang bermaksud sanad hadith kedua-dua mereka. “Ali Zuwayn, Dr. (1987), Mu jam Mustalahat
Tawthiq al-Hadith. Beirut: ~ Alam al-Kutub & Maktabah al-Nahdah al-" Arabiyyah, h. 78.
6~ Ali Zuwayn, Ibid, h. 19.
7 Fauzi Deraman, (2001), “Ilmu Takhrij al-Hadith, Pengertian, Sejarah dan Kepentingannya”, Jurnal
Usuluddin, Bil. 14 h. 58.

5



Dalam dunia Islam, aktiviti takhrij al-hadith telah berlangsung pada tiga kurun awal Islam iaitu
dalam bentuk para al-muhaddith menyebut hadith beserta sanadnya sehingga sampai kepada Nabi
Muhammad s.a.w., sama ada dengan mencatat dalam catatan atau karya mereka atau secara lisan yang
disebut dalam halagat al-hadith yang dikendalikan oleh tokoh-tokoh berkenaan® atau kedua-duanya
sekali®”. Ini adalah peringkat asas dalam usaha pentakhrijan hadith. Ia diikuti dengan peringkat
pemantapan, iaitu peringkat di mana seorang al-muhaddith memuatkan hadith yang diambil daripada
tokoh sebelumnya dan ditakhrijkan hadithnya satu persatu dengan mengekalkan sanad tokoh tersebut,
kemudian dirujuk sanad yang lain dari sanad tersebut dari kitab hadith yang lain, dan titik pertemuan
antara sanad adalah pada guru tokoh yang pertama atau selepasnya, malah ada juga yang bertemu
pada tingkatan para sahabat™. Di peringkat ini, para al-muhaddith menggunakan istilah istikhraj.
Namun, menurut Abu Muhammad “Abd al-Muhdi, perkataan isikhraj dan takhrij membawa

pengertian yang sama menerusi kitabnya Turug Takhrij Hadith Rasul Allah s.a.w.”".

Berikutnya adalah tahap di mana seorang al-muhaddith membuat koleksi hadith yang
diriwayatkan oleh guru-gurunya, kemudian diteliti dan disemak tokoh sebelumnya yang
meriwayatkan hadith tersebut seperti tokoh-tokoh dari kalangan pengarang-pengarang al-Kutub al-
Sittah. Usaha ini telah diterajui oleh al-Imam al-Dar Qutni (m. 385H) dan sampai ke kemuncaknya
iaitulah pada zaman al-Imam al-Bayhaqi (m. 485H)**. Terdapat sejumlah tokoh-tokoh al-muhaddithin
dari kalangan al-mutaa’khirin yang telah terlibat dalam usaha ini selain daripada al-Imam al-Dar
Qutni dan al-Imam al-Bayhaqi. Di antara mereka yang lain ialah Abu al-Fath Muhammad bin Ahmad
Ibn Abi al-Fawaris al-Baghdadi (m. 412H), Abu Sa’id ‘Ali bin Musa al-Naysaburi (m. 465H), Abu
‘Abd Allah Husayn bin Ahmad Ibn al-Baqqal (m. 477H), Abu Tahir Ahmad bin Muhammad bin
Ahmad al-Asbahani (m. 576H) dan ramai lagi33.

Tahap kemuncak kepada perkembangan ‘ilm takhrij al-hadith ini adalah dengan terhasilnya
sejumlah karya-karya yang dinamakan sebagai kitab takhrij yang telah wujud pada zaman kini. Kitab-
kitab tersebut telah dikarang dengan berlandaskan metode yang sama iaitu; melakukan takhrij hadith
terhadap hadith-hadith yang telah dimuatkan di dalam kitab tersebut dengan menyandarkannya
kepada sumber asal pengambilan hadith tersebut serta turut dinyatakan sedikit atau secara ringkas
perbincangan berkenaan taraf hadith tersebut dari sudut diterima (validation) atau ditolak
(nullification). Usaha ini selanjutnya telah berkembang dengan begitu aktif dan pesat sehingga
terhasilnya karya-karya takhrij al-hadith yang terdapat pada masa kini.

Berdasarkan kepada penelitian yang telah dibuat oleh Muhammad Abu al-Layth, jumlah karya-
karya tersebut adalah sebanyak 36 buah, termasuk beberapa kajian yang telah sempurna dilakukan
sebagai latihan ilmiah dalam bidang ini, samada latihan ilmiah tersebut dikemukakan pada peringkat
sarjana mahupun doktor falsafah di beberapa institusi pengajian tinggi di Arab Saudi’’. Di antara
kitab-kitab yang masyhur dalam dunia ilmu 7Takhrij al-Hadith ini adalah Kitab Usul al-Takhrij wa
Dirasat al-Asanid karangan Dr. Mahmud al-Tahhan, Takhrij al-Hadith: Nasya’tuhu wa
Manhajiyyatuh karangan Dr. Muhammad Abu Laith al-Khair Abadi, Kasyf al-Litham ’an Asrar
Takhrij Hadith Sayyid al-Anam karangan Dr. ‘Abd al-Mawjud Muhammad ‘Abd al-Latif, al-Madkhal
ila Takhrij al-Ahadith wa al-Athar wa al-Hukm ‘Alayha karangan Dr. Abu Bakr ‘Abd al-Samad ‘Ali
‘Abid, al-Ta’sil li Usul al-Tahkrij karangan Dr. Abu Bakr bin ‘Abd Allah Abu Zayd, Husul al Tafrij

*® Di antara tokoh-tokoh yang mengendalikan halagat-halagat al-hadith adalah seperti Anas b. Malik, Abu al-
Darda’, Abu Wagqid al-Laythi, ‘Abd Allah b. ‘Amr, ‘Umar al-Khattab, Abu Musa al-Asya’riy, Jabir b. ‘Abd
gllah, Ibn Syihab dan ramai lagi. Lihat Muhammad Mustafa al-A’zami (1985), op.cit., j. 2, h. 329-333.
Ibid.
% Fauzi Deraman (2001), op. cit., h. 61; Lihat juga Abu Muhammad *Abd al-Muhdi (t.t), op. cit., h. 10.
3! Abu Muhammad “Abd al-Muhdi bin *Abd al-Qadir (t.t), op. cit., h. 9.
> Muhammad Abu al-Layth al-Khayr Abadi, Dr. (1999), op. cit., h. 26-27.
* Ibid., h. 27-28.
** Ibid., h. 29-36.



bi Usul al-Takhrij karangan Syaikh Ahmad bin Muhammad bin al-Siddiq al-Ghumari, dan banyak
lagi®.

Terdapat beberapa kaedah atau metode yang telah digariskan oleh para ulama dalam melakukan
takhrij terhadap sesuatu hadith yang dikeluarkan. Antara metode dan kaedah yang boleh digunakan
adalah dengan mengetahui rawi al-hadith yang paling tinggi (di kalangan sahabat) bagi sesuatu hadith
tersebut, atau dengan mengenalpasti lafaz yang awal daripada matan hadith, atau dengan mengetahui
kalimah yang jarang digunakan (gharib al-hadith) yang didapati daripada mana-mana bahagian
daripada matan al-hadith, atau dengan menggunakan tajuk dan bab yang menyatakan hadith tersebut,
atau dengan membuat penilaian terhadap perihal hadith tersebut dari sudut sanad dan matan, sama ada
dilihat dari sudut jenis-jenis hadith ataupun kedudukan hadith seperti sahih, hasan, da’if dan
sebagainya, ataupun melakukan fakhrij dengan mengunakan kaedah ratabbu’ dan al-Istigra’; iaitulah
dengan menjejaki sesuatu hadith itu dengan meneliti satu persatu daripada helaian kitab matan al-
hadith, helaian demi helaian hingga akhir™.

Berdasarkan huraian di atas, dapat dirumuskan bahawa takhrij al-hadith yang memfokuskan
kepada aktiviti penyandaran hadith-hadith yang dilaporkan oleh seseorang perawi kepada sumber-
sumber hadith yang berautoriti untuk menentukan kedudukan sesuatu hadith tersebut sama ada ia
boleh digunapakai sebagai satu hadith yang sahih atau sebaliknya adalah berpandukan kepada kaedah-
kaedah khusus yang telah digariskan oleh para ulama Islam. Ilmu ini telah melalui beberapa fasa
perkembangan sehinggalah ia menjadi mantap sebagaimana kini. Dalam metode yang digunakan
untuk mentakhrij sesuatu hadith, penelitian terhadap matan hadith dan juga sanad perawinya amat
diberi perhatian. Ini bermakna proses penilaian secara kritis yang ditekankan dalam pemikiran kritis
amat dititikberatkan dalam proses pentakhrijan ini. Justeru, syarat-syarat yang ditetapkan oleh para
ulama dalam menentukan kewibawaan seseorang perawi dan kebolehterimaan sesuatu matan hadith
yang dibincangkan dalam disiplin-disiplin lain dalam “ulum al-hadith, khususnya “ilm rijal al-hadith’’
dan ‘ilm ‘al-jarh wa al-ta'dil perlu dikaitkan. Isu ini akan dibincangkan dalam perbincangan
selanjutnya.

Aplikasi Pemikiran Kritis Dalam Ilmu Takhrij Al-Hadith

Jika diteliti maksud pemikiran kritis berasaskan konsep dan medan makna sebagaimana yang telah
diterangkan sebelum ini, dapat dirumuskan bahawa bentuk pemikiran dinamik seumpama pemikiran
kritis sememangnya wujud dalam kaedah pentakhrijan hadith. Ini adalah kerana, unsur penilaian
secara kritikal terhadap sesuatu matan dan sanad hadith amat diberi penekanan. Seseorang individu
perlu dididik supaya lebih cenderung membuat analisis yang jelas serta mendalam terhadap sumber
pengambilan sesuatu hadith itu, di samping membuat penilaian secara mendalam sebelum menerima
pakai sesuatu hadith. Pengamatan awal penulis menunjukkan bahawa elemen-elemen pemikiran kritis
ini sememangnya telah diterjemahkan dalam disiplin pentakhrijan hadith, demi memastikan kesahihan
serta keautoritian hadith tetap terpelihara di samping ianya merupakan alternatif yang signifikan
dalam menangani polemik pemalsuan hadith dalam dunia Islam sejak zaman berzaman. Dalam
huraian selanjutnya, penulis akan cuba menjelaskan sejauh mana instrumen-instrumen pemikiran

* Ibid.
3 Untuk keterangan lanjut, sila rujuk Muhammad Abu al-Layth al-Khayr Abadi, Dr., (1999), op. cit., h. 41-42;
Abu Muhammad “Abd al-Muhdi bin ~Abd al-Qadir (t.t), op. cit., h. 15.
7 TImu ini menilai kualiti perawi hadith dalam pemindahan hadith yang dibuat oleh mereka daripada seseorang
perawi kepada perawi yang lain (a science of evaluating the qualities of narrators of hadiths in their
transmission of hadiths). Iftikhar Zaman mengulas tentang kepentingan ilmu ini dalam menilai hadith seperti
berikut;
“Evaluating the factual contents of hadiths with the use of such a science will lead to results which are much
more reliable than any of the methods modern scholars have proposed for the study of hadiths”.
Untuk perbincangan lanjut tentang kedudukan “ilm al-rijal sebagai metode dalam kajian hadith, lihat Iftikhar
Zaman (1994), “The Science of Rijal as a Method in the Study of Hadiths”, Journal of Islamic Studies 5:1
(1994) pp. 1-34.

7



kritis ini seperti kemahiran analitikal, kaedah berfikir secara objektif dan kemahiran membuat
penilaian dijadikan etika dalam aktiviti pentakhrijan hadith.

Merujuk kepada kemahiran berfikir secara analitikal, Islam menerusi tradisi keilmuannya telah
terlebih dahulu menyarankan umatnya supaya bersikap lebih analitikal serta teliti dari sudut
pengambilan sumber sesuatu informasi sebagaimana yang telah dinyatakan sebelum ini**. Saranan ini
kemudiannya telah diimplementasikan oleh para al-muhaddith secara berkesan tidak hanya ketika
melakukan aktiviti penerimaan dan periwayatan hadith, bahkan ia juga turut menjadi etika penting
dalam proses mentakhrij hadith. Di antara etika yang amat ditekankan oleh para al-muhaddith ketika
melakukan takhrij al-hadith adalah keperluan bersikap teliti dalam mencari sumber asal yang menjadi
sandaran sesuatu periwayatan hadith. Para tabi’in misalnya begitu menitikberatkan soal isnad dalam
sesuatu periwayatan hadith. Sebagai contoh, al-Zuhri pernah berkata, “Tidak mungkin atap rumah
dinaiki kecuali dengan menggunakan tangga (iaitu isnad)”. Berkaitan dengan isnad juga, Ibn al-
Mubarak telah berkata, “Isnad itu termasuk agama. Sekiranya tidak ada isnad, nescaya sesiapa sahaja
dapat mengatakan apa sahaja yang dikehendakinya”’. Manakala Hisyam b. ‘Urwah pula telah
berkata, “Jika seseorang meriwayatkan hadith kepadamu maka tanyalah kepada orang tersebut, dari
mana hadith itu” (merujuk kepada sumber hadith tersebut)*'.

Demikianlah yang berlaku pada zaman tabi’en, isnad yang muttasil telah menjadi perhatian
mereka sehingga setiap perawi hadith yang hendak meriwayatkan sesuatu hadith perlulah menjelaskan
sumber hadith yang diriwayatkannya. Sebahagian daripada mereka telah mengibaratkan hadith yang

diriwayatkan tanpa isnad adalah seumpama sebuah rumah tanpa atap dan tiang (st stivs| <51 O} V.l:d\

b ¥y iie d ) <)) Ini menunjukkan bahawa, satu analisis terperinci akan dilakukan oleh

seseorang individu yang terlibat dalam periwayatan hadith (a/-Muhaddith) bagi melihat sandaran asal
sesuatu periwayatan hadith itu serta menilai sejauhmanakah kesahihan sesuatu hadith tersebut
(appraise evidence and evaluate statements)®. Ini telah memperlihatkan betapa cermatnya para al-
muhaddith dalam menyelidik dan menyiasat sumber sesuatu maklumat serta tidak mudah untuk
cenderung menerima apa-apa yang telah di sampaikan oleh seseorang yang tidak dikenali latar
belakangnya.

Di dalam al-Qur’an Allah S.W.T amat menekankan kepentingan menyelidik sesuatu perkara
itu sebelum apa-apa keputusan dibuat mengenainya®. Keputusan tersebut pula hendaklah tidak
berdasarkan agakan serta andaian-andaian liar semata-mata tanpa membuat rujukan terhadap sumber-
sumber primer lagi berautoriti. Ini amat mustahak dalam memastikan setiap hadith yang digunakan
dalam mana-mana bidang sekalipun mempunyai sandaran dan rujukan pengambilannya kepada
sumber-sumber yang boleh dipercayai dan dijamin ketepatan maklumatnya. Ini juga sebenarnya akan
turut mempastikan sama ada sesuatu hadith yang digunakan sebagai hujah benar-benar merupakan
salah satu daripada sekian banyak hadith yang telah disabdakan oleh Rasulullah s.a.w ataupun ia
hanya semata-mata hadith yang direka oleh puak-puak yang tertentu, seperti puak Syi’ah yang
bertujuan untuk mencapai kepentingan-kepentingan tertentu sama ada yang bersifat peribadi,
kumpulan atau aliran pemikiran yang diasaskan oleh mereka.

Sepatutnya, metode penyaringan hadith yang telah dipelopori oleh para al-muhaddith ini
menjadi teladan dan contoh ikutan kepada umat Islam sebagai etika penerimaan maklumat masa kini.

* Lihat al-Qur’an, Surah al-Hujurat (49): 06.

3 Muhammad “Ajjaj al-Khatib, Dr. (1988), al-Sunnah gabla al-Tadwin, Kaherah: Maktabah Wahbah, cet. 2, h.
223.

* Ibid.

*! Ibid.

* Ibid., h. 226.

* Menilai bukti dan pernyataan (appraise evidence and evaluate statements) adalah salah satu kemahiran yang
ditekankan dalam pemikiran kritis. Lihat Fisher, Alec (2001), Critical Thinking an Introduction, United
Kingdom: Cambridge University Press, cet. 1, h. 7.

* Surah al-Hujurat (49): 6.



Ketetapan harus dibuat iaitu, sesuatu maklumat itu hanya akan diterima seandainya ia benar-benar
datang atau bersumber dari seorang individu yang dari sudut latar belakangnya, masyhur dengan
ketinggian keperibadiannya®. Pendekatan ini amat selari dengan pendekatan yang telah digunakan
oleh al-muhaddith melalui penghasilan ilmu kritikan sanad iaitu ‘ilm al-jarh wa al-ta’dil*®. Terdapat
dua intipati pemikiran kritis yang secara langsung wujud di dalam disiplin ilmu ini. Yang pertama
adalah metode penganalisaan dan penilaian yang dilakukan secara mapan terhadap kelemahan serta
kesalahan yang pernah dilakukan oleh seseorang perawi itu. Ini telah menjadi fokus kepada para
Muhaddith bagi menentukan sama ada maklumat yang dibawanya itu dapat diterima atau sebaliknya.
Metode ini telah dibincangkan secara panjang lebar dalam bahagian pertama ilmu tersebut iaitu pada
bahagian al-jarh’’. Manakala metode yang kedua pula adalah metode penelitian serta penilaian
terhadap kekuatan sesuatu perawi yang merangkumi kelebihan, keistimewaan serta kemuliaan
seseorang perawi itu. Metode kedua ini telah menjadi fokus oleh para Muhaddith pada bahagian
kedua ilmu tersebut iaitu pada bahagian al-ta dil*®.

Aspek berfikir secara objektif turut ditekankan dalam aktiviti pentakhrijan hadith, di mana
seseorang itu (orang yang melakukan takhrij al-hadith) juga perlulah bersikap objektif dalam menilai
sesuatu hadith. Ciri objektif ini memang terkandung dalam sifat keadilan perawi yang begitu
ditekankan dalam periwayatan hadith. Al-Imam al-Syafi’i telah meletakkan syarat 'adalah sebagai
syarat yang perlu diberi keutamaan dalam penerimaan sesuatu hadith*’. Definisi berkenaan ciri
'adalah ini telah disebutkan dalam perbincangan di atas. Ringkasnya seseorang perawi hadith tidak
boleh dipengaruhi oleh sentimen keperibadian, sentimen bangsa dan kabilah melampau yang
mempengaruhinya dalam membuat keputusan untuk menentukan kedudukan sesuatu hadith sama ada
boleh diterima ataupun tidak. Jika etika ini diamalkan oleh perawi hadith, maka begitu juga sikap
yang perlu diamalkan oleh seseorang yang terlibat dalam aktiviti pentakhrijan hadith. Keinginan
untuk menegakkan aliran pemikiran yang didokongi tidak seharusnya menjadi faktor untuk secara
mudah memperlemahkan hadith-hadith yang kuat atau untuk memperkuatkan hadith-hadith yang
lemah. Sikap taksub kepada seseorang tokoh yang mendokongi sesuatu aliran yang diminati juga
tidak sepatutnya menjadi faktor yang menggugat usaha pentakhrijan hadith secara berterusan. Ini
adalah kerana, sikap bias terhadap mana-mana puak atas dasar kepentingan yang tertentu kelak akan
menyebabkan sesuatu kebenaran tidak akan dapat dicungkil.

Islam menerusi keterangan wahyunya amat menekankan seseorang itu supaya bersikap
objektif di dalam membuat penilaian terhadap sesuatu perkara’. Sikap ini amat penting dibudayakan
dalam masyarakat, khususnya dalam kegiatan keilmuan, termasuk dalam usaha pentakhrijan hadith.

* Menurut Syu’bah b. al-Hajjaj (160H), di antara syarat untuk diterima periwayatan atau perkhabaran adalah
Islam, berakal, adil (al-’adalah) dan kuat ingatan (al-dabt). Lihat Subhi al-Salih, Dr. (1959), op. cit., h. 126.
*® “Ilm al-jarh wa al-ta’dil atau ‘ilm mizan al-rijal adalah suatu ilmu yang membahaskan perihal perawi dari
sudut diterima atau ditolak periwayatan mereka (‘ilm allazi yubhathu fi ahwal al-ruwat min haythu qabul
riwayatihim aw raddiha). Terdapat ramai kalangan sahabat memperkatakan tentang ilmu ini sebelum ia
dibukukan, antaranya ialah, Ibn ‘Abbas, ‘Ubadah b. al-Samit, dan dari kalangan al-tabi‘in adalah Sa’id al-
Musayyab. Pembukuan ilmu ini bermula pada kurun ke-3 Hijrah. Yahya b. Mu'in merupakan pelopor utama
dalam pembukuan ilmu ini. Lihat Ahmad ‘Umar Hasyim, Dr. (t.t), al-Sunnah al-Nabawiyyah, Kaherah:
Maktabah Gharib, h. 364-365; A’jjaj al-Khatib, Dr. (1967), Usul al-Hadith: ‘Ulumuhu wa Mustalahuh, Lubnan:
Dar al-Fikr al-Hadith, cet. 1, h. 261-262.
* Di antara ciri kelemahan seseorang perawi adalah seperti tidak ‘adil dan melakukan perkara yang fasiq. Lihat
Subhi al-Salih, Dr. (1959), op. cit., h. 133.
* Di antara sifat perawi yang adil adalah istiqgamah dalam urusan agama, terpelihara dari perkara-perkara fasiq
dan terpelihara daripada perkara-perkara yang boleh menjatuhkan maruah. 'Adalah al-Rawi atau keadilan perawi
boleh diketahui menerusi dua cara; pertama, sifat 'adilnya yang masyhur diketahui oleh orang ramai, kedua,
pengesahan (tazkiyyah) tentang sifat adil seseorang perawi yang dibuat oleh individu lain yang juga ‘adil. Untuk
keterangan lanjut sila rujuk, al-Razi, Abi Muhammad ‘Abd al-Rahman b. Abi Hatim Muhammad b. Idris b. a-
Mundhir al-Tamimi al-Hanzali (t.t), al-Jarh wa al-Ta’dil, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Alamiyyah, j. 1, h. 1-3; lihat
juga Subhi al-Salih, Dr. (1959), op. cit., h. 129; Muhammad A’jjaj al-Khatib, Dr. (1967), op. cit., h. 268.
* Manna’ al-Qattan (1989), Tarikh al-Tasyr’i al-Islami, Kaherah: Maktabah Wahbah, h. 79.
% Sila rujuk al-Qur’an: al-Nisa’ (04): 58, al-Maidah (05): 08, al-An’am (06): 152, al-Nahl (16): 76.

9



Kecenderungan untuk tidak bersikap objektif dalam apa-apa juga kegiatan sebenarnya amat berkait
rapat dengan faktor pengaruh hawa nafsu dan emosi yang menguasai seseorang manusia tanpa
mengira apapun latar diri seseorang individu tersebut. Oleh itu, para sarjana telah membuktikan
bahawa terdapat sejumlah hadith-hadith yang telah dipalsukan oleh puak-puak yang tidak
bertanggungjawab semata-mata untuk memperlihatkan kepada orang ramai bahawa kebenaran itu
adalah dimiliki oleh aliran-aliran yang diasaskan oleh mereka. Kesemua ini dilakukan semata-mata
didorong oleh emosi semata-mata, di samping untuk meraih sokongan daripada orang awam terhadap
puak atau kumpulan mereka.

Amir al-Sya’bi telah berkata, “Tidak ada seorangpun di antara umat ini yang didustakan seperti
pendustaan yang telah dibuat ke atas Sayyidina “Ali”>'. Al- Imam al-Syafi'e pula telah berkata
bahawa “Saya tidak pernah melihat seorang yang berbohong lebih daripada Rafidhah™?. Manakala,
Hammad b. Salamah pula telah berkata, “Seorang guru dari puak Rafidhah yang telah bertaubat telah
meriwayatkan hadith kepadaku. Dia berkata, “ jika kami (Rafidhah) berkumpul, kemudian kami
menilai sesuatu itu baik, maka, kami menjadikannya sebagai hadith™.

Di dalam kitab Nahj al-Balaghah, Ibnu Abi al-Hadid telah berkata bahawa kegiatan pendustaan
hadith berkaitan kelebihan-kelebihan (fada’il) telah mula-mula dilakukan oleh golongan Syi’ah.
Pendustaan hadith ini dilakukan adalah disebabkan dorongan permusuhan terhadap musuh politik
mereka pada ketika itu. Dalam masa yang sama pula, para pengikut fanatik Sayyidina Abu Bakr (yang
dikenali sebagai al-Bakriyyah) turut memalsukan hadith-hadith mengenai keutamaan serta kelebihan
Sayyidina Abu Bakr sebagai membalas semula tuduhan-tuduhan yang telah dilakukan oleh puak-puak
Syi’ah ke atas Sayyidina Abu Bakr™*. Ketika al-Imam Malik ditanya tentang al-Rafidah> maka beliau
menjawab, “jangan engkau berbicara kepada mereka dan jangan meriwayatkan hadith dari mereka

56
kerana mereka berdusta™”.

Di antara contoh pemalsuan yang telah dilakukan oleh mereka ialah:
Aemstn il e g ol 3 shloty (S msag o
Terjemahan;

“Penerima  wasiatku, tempat rahsiaku, penggantiku dalam
keluargaku, dan sebaik-baik orang yang menggantikanku sesudahku
adalah “Ali™".

S48 A e e i | o

Terjemahan;

>! Muhammad ‘Ajjaj al-Khatib, Dr. (1988 ), op. cit., h. 196.
> Ibid., h. 197.
> Ibid.
* Ibid., h. 195.
> Golongan al-Rafidah adalah golongan yang digelar sebagai Syi‘ah al-Imamiyyah. Mereka digelar al-Rafidah
kerana mereka menolak Sayyidina Abu Bakr sebagai Imam atau khalifah yang menggantikan urusan tadbir umat
Islam setelah kewafatan Baginda s.a.w. Kelompok Syi‘ah al-Imamiyyah ini merupakan kelompok yang paling
ramai dianuti oleh pengikut Syi’ah. Pada masa ini, kelompok Syi’ah al-Imamiyyah ini merupakan mazhab yang
dianuti oleh sepertiga daripada penduduk Iran. Mereka juga dikenali sebagai kelompok Ithna ‘Asyariyyah
kerana kepercayaan mereka terhadap imam yang dua belas iaitu: Sayyidina “Ali b. Abi Talib, Hasan b. "Alj,
Husein b. “Ali, "Ali Zain al-A’bidin b. Husein, Muhammad al-Bagqir b. “Ali, Ja’far al-Sadiq b. Muhammad,
Musa al-Kazim b. Ja’far, “Ali al-Rida b. Musa, Muhammad al-Jawwad b. “Ali, “Ali b. Muhammad, Hasan al-
“Askariy b. “Ali, dan Muhammad b. Hasan. Untuk keterangan lanjut, sila rujuk Abi al-Hasan ‘Ali b. Ismail, al-
Asy’ariy, (1950), Magalat al-Islamiyyin wa Ikhtilaf al-Musallin, Kaherah; Maktabah al-Nahdah al-Misriyyabh,
cet. 1, h. 87; Muhammad Abu Zahrah (t.t), Tarikh al-Madhahib al-Islamiyyah fi al-Siyasah wa al-‘Aga’id wa
Tarikh al-Madhahib al-Fighiyyah, Kaherah: Dar al-Fikr al-‘Arabiy, h. 47.
> Ibid., h. 197.
*7 Ibid.

10



“Sesiapa yang tidak mengatakan bahawa “Ali adalah sebaik-baik
manusia, maka ia Kafir®,.

Mohd Hashim Kamali, ketika menyenaraikan hadith-hadith palsu yang menzahirkan
ketaksuban seseorang kepada seseorang pemimpin, turut menyenaraikan contoh hadith yang
diriwayatkan oleh Hibban b. Juwayn, kononnya beliau telah mendengar: ‘" Ali berkata bahawa aku
dan Nabi Muhammad s.a.w telah terlebih dahulu menyembah Allah s.w.t enam tahun atau tujuh tahun
sebelum seorangpun dari kalangan umat ini menyembah Allah”. Dari hadith ini, dapat dikenalpasti
bahawa Hibban b. Juwayn ini merupakan seorang yang fanatik terhadap puak Syi’ah dan cuai dalam
periwayatan hadith®,

Sikap fanatik atau taksub yang melampau terhadap sesuatu aliran adalah disebabkan manusia
dipengaruhi oleh hawa nafsu. Al-Imam al-Ghazali di dalam kitabnya, al-Mungidh min al-Dalal,
menyatakan bahawa aliran-aliran yang tersasar dari landasan kebenaran termasuk Syi'ah hanya
mendakwa mereka sahaja yang berada di pihak yang benar, adapun golongan-golongan (firgah) yang
lain semuanya adalah tidak benar dan menyeleweng dari landasan kebenaran. Hal ini bukan
mer%)akan sesuatu yang luar biasa kerana Allah SW.T telah memperingatkan di dalam firman-
Nya™; &

BXO>L=0¢o AnEN LA F oS HITNE
B o 0DO00 A BSOETLE00 JLEVLOCONO
AL &I0ROe 4 BHORNGE O@HrON0O Ox=AGD

GRS ¢ QAROK® -

Terjemahan;

“laitu orang-orang yang memecah-belah agama mereka (dengan
berpegang kepada pelbagai kepercayaan menurut hawa nafsu) dan
mereka menjadi beberapa golongan. Setiap golongan merasa bangga
dengan apa yang ada pada golongan mereka’.

Surah al-Rum (30): 32.

Islam telah mengajar umatnya agar menolak sesuatu pemikiran yang semata-mata
berkiblatkan kepada hawa nafsu. Ini adalah disebabkan pemikiran yang didasarkan kepada hawa nafsu
serta membelakangkan akal sebagai potensi bagi mencari kebenaran akan menjadikan seseorang itu
seakan-akan buta dan tuli®. Sikap suka menurut runtunan hawa nafsu juga boleh menjerumuskan
manusia ke dalam lembah kesesatan. Allah s.w.t telah berfirman di dalam al-Quran:

AE&OOScHRDPRY o #2RO €COOROXHEOOEIR
BAOLMo o 00 Y AT Do S ORx COXAORNERR
P L2EOONE 0 N O OC e de X2V ¢
10 ¢0R oM es e P AN HO o Y
* Lo PnONIBAR TR EBAEkEHQNSROwo
TR 4Q0SHOUUI0 $xCQ LA Lo de  OORD
ABHFXIOOR ALV * o S P ONIAR
42060 BAO0OME 4 HONE @ORNOXA

AN P EDa BOK SN e

> Ibid., h. 198.
> Mohd Hashim Kamali (2002), Hadith Methodology: Authenticity, Compilation, Classification and Criticism
of Hadith, Kuala Lmpur: Ilmiah Publishers, h. 110.
60 Al-Ghazzali, Abu Hamid, (1988), “al-Mungidh min al-Dalal”, dlm Majmu’at al-Rasail al-Imam al-Ghazali,
suntingan Ahmad Syams al-Din, Beirut: Dar al-Kitab al-‘Ilmiyyah, cet. 1, h. 24.
%1 Al-Qaradawi, Yusuf, Dr. (1996), op.cit., h. 252.

11



Terjemahan:

“Wahai Daud, sesungguhnya Kami telah menjadikan kamu khalifah
(penguasa) di muka bumi, maka jalankanlah hukum di antara
manusia dengan (hukum syari’at) yang benar (yang diwahikan
kepadamu); dan jaganlah kamu menurut hawa nafsu, kerana yang
demikian itu akan menyesatkanmu dari jalan Allah. Sesungguhnya
orang-orang yang sesat dari jalan Allah, akan beroleh azab yang
berat pada hari hitungan amal, disebabkan mereka melupakan (jalan
Allah) itu”.

Surah al-Sad (38): 26.

Berfikir secara objektif juga menghendaki seseorang bersikap adil dan tidak bias dalam
menentukan keabsahan sesuatu periwayatan hadith. Sikap adil sangat mustahak untuk dijelmakan.
Sikap ini akan mendorong seseorang untuk menyandarkan sesuatu hadith kepada sumbernya yang
tepat dan hadith tersebut juga diyakini kedudukan tarafnya. Keadilan ini adalah sangat penting kerana
ia mampu menzahirkan kebenaran, dan sikap bias yang diamalkan oleh sesetengah pihak akan
menghalang tertonjolnya kebenaran tersebut. Rentetan daripada sikap bias yang diamalkan akhirnya
akan melahirkan sikap fanatik atau taksub yang melampau terhadap mana-mana aliran atau puak.
Sikap fanatik membuta tuli yang terdapat pada sesetengah pendokong sesuatu kumpulan atau aliran
ini, tidak sewajarnya diamalkan ketika seseorang itu melakukan pentakhrijan hadith. Ini kerana ia
bukan hanya membuatkan seseorang itu cenderung menyalahkan golongan-golongan yang lain yang
berbeza pandangan dengannya, bahkan ia juga akan turut menyebabkan kebenaran yang hakiki itu
terus disembunyikan lantaran sikap taksub yang menguasai dirinya.

Melalui kaedah pentakhrijan hadith yang dibuat dengan cara meneliti kedudukan sesuatu
hadith dari sudut matan dan sanad, seseorang itu akan mampu menilai sesuatu hadith yang didakwa
sebagai hujah bagi menyokong sesuatu pendapat atau prinsip yang diasaskan oleh pihak-pihak yang
tertentu. Kaedah ini dapat dilakukan dengan merujuk kepada jenis-jenis hadith ataupun kedudukan
hadith yang digunakan itu, sama ada ia termasuk di dalam kumpulan hadith-hadith yang sahih, hasan
mahupun da’if. Pelaksanaan kaedah ini seterusnya akan mendedahkan taraf sesuatu hadith yang
ditakhrijkan sekaligus boleh ditentukan sama ada ia sesuai untuk dijadikan hujah ataupun tidak.
Misalnya, hadith-hadith yang didakwa sebagai sahih oleh pendokong aliran Syi’ah dan turut dijadikan
sandaran hujah mereka untuk mengisbatkan bahawa Sayyidina Ali dan golongan ahl al-bayt sahaja
yang layak menjadi pemimpin setelah kewafatan baginda s.a.w. Namun, setelah hadith-hadith tersebut
ditakhrijkan , ternyata ia bertaraf mawdu’ dan marruk® di mana hadith-hadith seperti ini dikenali
dalam kalangan para ilmuwan sebagai hadith yang tidak boleh dijadikan sandaran hujah sama sekali.
Namun disebabkan sikap fanatik kepuakan yang wujud dalam diri pendokong golongan ini, mereka
terus mendakwa bahawa mereka adalah berada di pihak yang benar dan mereka turut membenarkan
kenyataan-kenyataan yang pada hakikatnya adalah palsu belaka.

Hakikatnya, sifat ini tidak langsung menguntungkan umat Islam, bahkan ia telah
menyebabkan berlakunya perpecahan dan persengketaan sesama umat Islam disebabkan sikap taksub
yang melampau tersebut. Sikap seperti ini juga mendorong aliran Syi’ah (misalnya) hanya akan
menerima hadith-hadith yang diriwayatkan oleh perawi-perawi yang terdiri dari kalangan pengikut
Syi’ah Imamiyyah yang adil menurut pandangan mereka®. Adapun hadith-hadith yang diriwayatkan

62 Hadith matruk adalah hadith yang diriwayatkan oleh seorang perawi yang da’if secara bersendirian, di mana
sebab keda’ifannya adalah tuduhan berdusta dalam periwayatan hadith, atau jelas kefasikannya dari sudut
perkataan, perbuatan atau banyak terlupa atau cuai. Lihat Fauzi Deraman (2005), Pengantar Usul al-Hadith,
Selangor: Penerbit Salafi, h. 146.

% Golongan Syi’ah telah menolak semua periwayatan yang dibuat oleh para sahabat melainkan periwayatan
yang dibuat oleh beberapa orang sahaja di kalangan mereka. Al-Kulaini yang dianggap sebagai al-Bukhari oleh
puak Syi’ah telah meriwayatkan di dalam al-Rawdah Min al-Kafi, jilid 8, halaman ke 245, bahawa para sahabat
telah murtad sepeninggalan Nabi melainkan tiga orang daripada mereka iaitu Miqdad b. Aswad, Abu Zar al-
Ghifari dan Salman al-Farisi. Rujuk Wan Zahidi b. Wan Teh, Datuk, (2009), “Bahaya Syi’ah Kepada Agidah,

12



oleh perawi-perawi yang tidak termasuk dalam golongan Syi’ah Imamiyyah sekalipun riwayat
tersebut bersambung sampai kepada Nabi Muhammad s.a.w., ia akan ditolak sama sekali. Ini adalah
kerana, di sisi puak Syi’ah, riwayat yang dibawa oleh penganut mazhab selain Syi’ah tidak
diperakukan sebagai magbul (layak diterima)®*.

Pemikiran kritis juga amat menekankan aspek kemahiran membuat penilaian terhadap sesuatu
perkara, bahkan aspek ini menjadi antara fokus utama pemikiran kritis. Kemahiran ini bukan sahaja
ditekankan oleh al-muhaddith terdahulu dalam tradisi pengumpulan dan pembukuan hadith, bahkan ia
juga turut ditekankan dalam aktiviti takhrij al-hadith. Sikap teliti dalam menilai sesuatu pernyataan
yang dianggap sebagai hadith menjadi amalan utama para al-muhaddith terdahulu. Dalam proses
penilaian ini, soal selidik atau penyiasatan perlu dibuat untuk mengenalpasti ketepatan sesuatu
maklumat. Sebagai contoh, Ibn Syihab menceritakan daripada Qubasyah b. Zu’ayb, bahawa seorang
nenek telah datang menemui Abu Bakr, lalu nenek tersebut menanyakan bahagian pusaka yang
berhak dimilikinya. Lalu Abu Bakr r.a. berkata, “Saya mendapati tidak ada bahagian kamu di dalam
al-Qur’an dan saya tidak tahu sama ada Rasulullah s.a.w ada memperuntukkan hak untuk kamu untuk
mendapatkan apa-apa bahagian daripadanya”. Lalu ia bertanya kepada orang ramai. Al-Mughirah
kemudiannya telah bangun dan berkata: “Saya dengar bahawa Rasulullah s.a.w memberikan untuknya
1/6. Abu Bakr r.a. kemudiannya bertanya lagi, adakah orang lain yang turut mendengarnya seperti apa
yang kamu dengar? Maka, Muhammad b. Maslamah kemudian memperakuinya, lalu Abu Bakr pun
memberikan hak sejumlah itu kepada nenek tersebut®.

Begitulah kaedah yang digunakan oleh Sayyidina Abu Bakr r.a. bagi menilai dan memutuskan
sama ada sesuatu perkhabaran itu benar-benar datangnya dari Rasulullah s.a.w ataupun tidak. Dalam
proses untuk membuktikan ketepatan maklumat, beliau bertanyakan saksi yang boleh mengesahkan
maklumat tersebut. Sikap yang sama juga telah ditunjukkan oleh Sayyidina ‘Ali k.w di mana beliau
dilaporkan pernah berkata; “Apabila saya mendengar hadith daripada Rasulullah s.a.w, Allah s.w.t
memanfaatkannya kepada saya. Apabila orang lain yang menyampaikan kepada saya sesuatu hadith,
saya akan minta agar ia bersumpah. Setelah ia bersumpah, barulah saya membenarkan hadith

terebut”®.

Kemahiran membuat penilaian yang ditekankan dalam aktiviti fakhrij al-hadith juga dapat
dilihat menerusi kaedah yang digunakan oleh al-muhaddith dalam menilai sesuatu hadith. Untuk
maksud menilai ketepatan maklumat tentang sesuatu hadith, penilaian secara menyeluruh dibuat oleh
mereka terhadap jaringan para perawi yang terlibat dalam meriwayatkan sesuatu hadith. Kaedah ini
sekaligus memperlihatkan bahawa mereka juga bersikap reflektif dan kritikal dalam menilai sesuatu
periwayatan hadith. Ini adalah kerana, di antara taktik yang digunakan oleh golongan-golongan yang
sering memalsukan hadith adalah dengan menyembunyikan identiti, perwatakan dan latar belakang
sebenar seseorang perawi®’. Penilaian yang menyeluruh terhadap seseorang perawi perlu dilakukan
merangkumi data-data biografinya seperti nama penuh, tarikh dan tempat lahir dan wafat, dan juga
latar belakang kehidupannya. Aspek ini penting untuk diberi perhatian agar seseorang perawi itu
dapat dikenalpasti latar belakang keperibadiannya sama ada ia tergolong dari kalangan perawi yang
thigah ataupun matruk. Hal ini seperti yang telah dinyatakan oleh Mohd Hasyim Kamali seperti
berikut:

“By gathering all the hadith on a certain subject and other data
relating to time, place and particular individuals and then carefully

Syariah, Akhlak, Ummah dan Negara”, (Kertas kerja Seminar Perkembangan Pemikiran Islam Semasa, 7 Ogos
2009), anjuran Jabatan Akidah dan Pemikiran Islam, Akademi Pengajian Islam Universiti Malaya.
 Abdul Hayei Abdul Sukor, Dr (1995). “Hadith Sahih dan Mutawatir: Satu Perbandingan Antara Sunni dan
Syi’ah Imamiyyah”, Jurnal Usuluddin, Bil. 02; 91-92.
% Muhammad *Ajjaj al-Khatib, Dr. (1999), op. cit., h. 147.
% Ibid., h. 153
%7 Ismail Abdullah, Dr., “The Application of Critical Thinking in the Process of Jarh wa Ta’dil (Impugnment
and Validation) of the Prophetic Hadith”, International Conference on Creative and Critical Thinking From
Islamic Persepectives,14-15 Disember 2005, International Islamic University Malaysia, h. 103.

13



comparing the relevant parts with one another, the ‘ulama’ were
able to evaluate the accuracy of hadith and reliability of their
reporters”®.

Selain daripada itu, proses penilaian dalam takhrij al-hadith juga dilakukan secara menyeluruh
bagi mengenalpasti kedudukan sebenar sesuatu hadith. Sebagai contoh, ulama yang terlibat dalam
aktiviti takhrij al-hadith, tidak hanya akan melihat aspek sandaran sesuatu hadith sahaja, bahkan
mereka juga akan meneliti hadith tersebut dari sudut riwayah dan dirayahnya. Ini termasuk penelitian
terhadap rijal-rijal atau perawi-perawi yang terlibat dalam meriwayatkan sesuatu hadith. Sikap ini
sebenarnya akan mengelakkan seseorang itu daripada bersikap jumud atau semata-mata bertaklid
terhadap apa yang telah disampaikan oleh guru-gurunya, sama ada melalui penulisan ataupun
menerusi percakapan secara langung di antaranya dengan para gurunya®.

Di dalam menilai keaslian dan kesahihan sesuatu hadith, para ulama tidak hanya
menggunakan metodologi kritikan sanad dan matan, tetapi ia juga membuat penilaian dan analisis
dengan melihat dari aspek metode periwayatan. Metode ini dikenali sebagai “ilm al-tahamul wa al-
ada’. Ia merangkumi metode al-sama’: metode mendengar hadith secara langsung, metode al-gira’ah:
membaca hadith di hadapan guru, metode al-ijazah, iaitu keizinan yang diberikan oleh guru kepada
muridnya untuk meriwayatkan hadith yang dimilikinya untuk mengajarkannya kepada orang lain,
metode al-munawalah, iaitu guru meyampaikan kitab atau manuskrip atau rekod-rekod yang
diperolehinya dari sumbernya sendiri, metode al-mukatabah, iaitu menulis hadith untuk diberikan
kepada orang lain agar ia dapat diriwayatkan, dan metode al-i*lam, iaitu pemberitahuan tentang
sesuatu hadith tanpa menyatakan sama ada orang yang diberitahu itu boleh meriwayatkan hadith
tersebut atau tidak’’.

Kesimpulan

Setelah diteliti secara mendalam berhubung kaedah-kaedah yang telah digunakan oleh para ulama
dalam mentakhrij sesuatu hadith, ternyata bahawa beberapa kemahiran yang telah ditekankan dalam
‘kemahiran berfikir secara kritis’ seperti kemahiran menganalisis, kemahiran berfikir secara objektif
dan kemahiran membuat penilaian wujud dalam aktiviti takhrij al-hadith. Ini juga telah
memperlihatkan bahawa konsep pemikiran kritis juga turut menyumbang dalam proses pemeliharaan
khazanah penting Islam iaitu al-Hadith daripada sebarang pengubahan atau pemalsuan.

Walaupun pada hakikatnya pemikiran kritis ini bersumberkan pemikiran rasional (rational
activities), namun objektifnya tetap untuk mencari kebenaran. Aspek pemikiran yang terbit daripada
akal yang dipimpin oleh wahyu adalah merupakan satu ciri istimewa yang terdapat hanya pada umat
Islam. Oleh sebab itu, ia perlu dimanipulasikan sebaik mungkin terutama dalam menghasilkan faedah
serta manfaat yang mampu memelihara agama daripada ancaman serta serangan yang dilakukan oleh
pihak yang memusuhinya sama ada dari dalam mahupun luar. Ini adalah sejajar dengan elemen
pemikiran kritis yang terkandung dalam ‘ilm takhrij al-hadith sepertimana yang telah dibincangkan
sebelum ini. Ringkasnya, penjanaan pemikiran kritis menerusi disiplin ‘ilm takhrij al-hadith
diharapkan bukan sahaja dapat menyumbang dalam memastikan validity serta autoritatif hadith-hadith
terus terpelihara, bahkan juga diharapkan dapat menjadi satu alternatif yang signifikan dalam usaha
menghapuskan hadith-hadith palsu yang terdapat di dalam khazanah ilmu Islam.

% Mohd Hashim Kamali (2002), op.cit., h. 116.
% L ihat Siti Khairiah bt. Parmin (2007), Pemkiran Kritis Islam: Analisis Terhadap Pendekatan al-Muhaddithun
dalam Penerimaan Hadith, Disertasi Sarjana Usuluddin, Jabatan Akidah dan Pemikiran Islam, Akademi
Pengajian Islam, Universiti Malaya, Kuala Lumpur, h. 109-116; lihat juga Ibn al-Solah, Abi ‘Amr Uthman b.
Abd al-Rahman (1972), ‘Ulum al-Hadith li Ibn al-Salah, al-Madinah al-Munawwarah: al-Maktabah al-
‘Ilmiyyabh, cet. 3, h. 114.
" Ibid.

14



15



